
HISTÒRIA SOCIAL DE LA FILOSOFIA CATALANA 49

Bertrand Russell a Barcelona
El Seminari de Filosofi a:

Eugeni d’Ors i Joan Crexells

Vides agitades

Del 29 de març al 3 d’abril del 1920 Bertrand Russell professà 
a Barcelona, invitat pel Seminari de Filosofi a de l’Institut d’Es-
tudis Catalans, que dirigia Eugeni d’Ors, un curs monogràfi c 
de cinc lliçons1 sobre la fi losofi a de l’atomisme lògic aplicada a 
la física i a la psicologia. Durant aquella estada, a més, Russell 
pronuncià una conferència a l’Ateneu Barcelonès (4 d’abril) 
sobre la situació política internacional i la qüestió social, i con-

1 E. JARDÍ: Eugeni d’Ors. Vida i obra, Quaderns Crema, Barcelona:1990, 
p. 209, diu que les lliçons professades per Russell al Seminari de Filosofi a 
en van ser sis, però pel resum del curs que un dels assistents, Andreu 
Muntaner, publicà en la revista Quaderns d’Estudi, 44 (1920), pp. 131-
138 —i que, curiosament, el mateix Jardí cita en una nota a peu de pàgina 
(nota 107)—, sabem que en van ser només cinc. El pamfl et que s’edità 
amb motiu del curs, i que es conserva als Arxius Russell (McMaster Uni-
versity, Hamilton, Ontario, Canadà), diu: «Aquest curs constarà de cinc 
lliçons que seran donades els dies 29, 30 i 31 de març, i 2 i 3 d’abril, a les 
set del vespre, al local del Seminari (Urgell, 187). El curs serà donat en 
llengua francesa. La inscripció és de 10 pessetes i pot fer-se al Seminari de 
Filosofi a tots els dies feiners de dotze a una, i el dia 29 de cinc a set, i a la 
Secretaria de l’Institut d’Estudis Catalans, de dotze a una.» K. BLACKWELL 
i H. RUJA: A Bibliography of Bertrand Russell, vol. I, Separate Publications 
1896-1990, Routledge, Londres:1994, ítem A33, pp. 75-76.



XAVIER SERRA50

cedí una entrevista al periodista Josep Artís, d’El Día Gráfi co, 
que es publicà el dia 8 d’aquell mes amb el títol «Hablando con 
Bertrand Russell. Un fi lósofo pacifi sta»2.

Russell, en aquell moment, ja era un personatge remarcable. 
Els seus treballs en els camps de la lògica i la fi losofi a de les 
matemàtiques l’havien convertit en una autoritat en aquestes 
matèries. El seu prestigi en d’altres branques de la fi losofi a, com 
ara la metafísica i la teoria del coneixement, començava també a 
ser notable. Però el que més havia contribuït a la seva fama, fi ns 
al punt de fer que aquesta superés els estrets àmbits acadèmics 
i saltés a les pàgines dels diaris, fou la posició pacifi sta —d’un 
pacifi sme actiu, militant— que havia adoptat arran de la Primera 
Guerra Mundial i que li havia valgut diverses sancions per part 
de les autoritats acadèmiques i governatives del Regne Unit. 
En efecte: el 1916 havia estat multat pel govern britànic amb 
cent lliures esterlines, per haver escrit a favor de l’objector de 
consciència E. Everett, i privat del càrrec de lecturer pel consell 
rector del Trinity College de Cambridge, també a causa d’un 
pamfl et pacifi sta; el 1918 havia estat jutjat i empresonat a Brix-
ton, durant sis mesos, per haver escrit un article sobre l’ús que 
es feia de les tropes americanes per reprimir els vaguistes. No 
obstant això, Russell havia tingut esma per escriure, mentre era 
reclòs a Brixton, el darrer dels seus llibres, la Introducció a la 
fi losofi a matemàtica, que publicà el 1919, en sortir de la presó.

Però si la maltempsada grossa, per a Russell, ja havia passat 
—més endavant es fi caria en nous embolics; de fet, sempre hi es-

2 J. NUBIOLA: «Barcelona, 1920: Russell, Crexells i Ors», Revista de 
Catalunya, 106 (1996), pp. 50-56. Aquest article és en realitat la versió 
catalana de la ponència presentada per Nubiola en el Primer Congrés de 
Lògica, Metodologia i Filosofi a de la Ciència a Espanya, que es va celebrar 
a Madrid el desembre del 1993. L’article es va publicar primer en espanyol 
i, més tard, en anglès i en català: «Bertrand Russell en Barcelona, 1920: 
Joan Crexells y Eugenio d’Ors como sus interlocutores», a E. BUSTOS et 
al. (eds.): Actas del I Congreso de la Sociedad de Lógica, Metodología y 
Filosofía de la Ciencia en España, UNED, Madrid:1993, pp. 452-455; i, en 
anglès, a Russell. The Journal of the Bertrand Russell Archives, 14 (1995), 
pp. 155-161. Nubiola, estudiós de l’obra d’Eugeni d’Ors, tingué notícies 
d’aquesta estada de Russell a Barcelona a partir de la informació que en 
donaven E. JARDÍ: Eugeni d’Ors..., op. cit., i N. BILBENY: Joan Crexells en 
la fi losofi a del Noucents, Dopesa, Barcelona:1979. Aquesta informació, 
Nubiola l’ha sabuda ampliar considerablement.



HISTÒRIA SOCIAL DE LA FILOSOFIA CATALANA 51

taria fi cat en un o altre, de més gros o de més petit, de caire social 
o privat—, Eugeni d’Ors, de qui havia partit, sembla, la iniciativa 
d’organitzar aquell curs, i el Seminari de Filosofi a, que n’era 
l’entitat organitzadora, es trobaven aleshores en ple temporal.

El juny de l’any anterior, en el curs d’un viatge a Portugal, on 
havien estat invitats a fer diverses conferències, Eugeni d’Ors 
i el seu acompanyant, Joan Estelrich, es barallaren. L’afer no 
hauria tingut més transcendència si Eugeni d’Ors, amb la seva 
egolatria, la seva megalomania, la seva prepotència i d’altres in-
temperàncies que se li poguessin atribuir, no s’hagués enemistat, 
fi ns aleshores, amb gairebé tothom —començat pel fl egmàtic 
Pompeu Fabra, a qui anys enrere havia discutit l’ortografi a, i 
acabant per Ramon Turró, amb qui s’havia fi cat per qüestions 
fi losòfi ques. Retornats a Barcelona, Estelrich, que tampoc no 
anava curt d’ínfules, començà a conspirar contra el seu cap i no 
cal dir que trobà orelles que li pararen atenció. Alguns membres 
del Seminari de Filosofi a, entre ells Joan Crexells, es revoltaren 
contra el Pantarca —literalment, el qui mana de tot—, és a 
dir, contra d’Ors. No dic que les maniobres d’Estelrich fossin 
la causa del que s’esdevingué després. Estelrich, Crexells i la 
resta de professors que se’ls poguessin afegir, eren personal 
qualifi cat, però al capdavall subordinat, i d’Ors (o Xènius) era 
la gran fi gura intel·lectual del moment, amb molt de poder 
en l’aparell administratiu de la Mancomunitat. S’esdevingué, 
però, que a la revolta a dins del Seminari, se sumà la queixa dels 
funcionaris encarregats de portar els comptes de la Direcció 
d’Instrucció Pública, perquè Xènius, acostumat a campar al seu 
aire, no entregava els justifi cants de les despeses quan li eren 
demanats ni s’ajustava al rigor dels pressupostos. Es produí 
llavors l’amonestació formal i Xènius s’ho prengué molt mala-
ment. Per acabar-ho d’embolicar tot, s’afegia la circumstància 
que Xènius, que havia estat fi del durant anys a les directrius 
polítiques de la Lliga Regionalista, havia començat a fl irtejar en 
els darrers temps amb el sindicalisme obrerista i revolucionari. 
De fet, ningú no li feia ni mica de cas, perquè una cosa són les 
extravagàncies purament verbals i, una altra, els fets, les actu-
acions reals diàries. Però Xènius, que tenia la pell molt fi na i 
un ego com un temple de gran, pensà que anaven a per ell per 
aquesta qüestió dels sindicats, o si més no, així ho va voler fer 
creure als altres. Els líders dels partits dits d’esquerra, sobretot 



XAVIER SERRA52

els lerrouxistes, es fregaren les mans perquè veieren en aquell 
afer una oportunitat excel·lent per a atacar el partit de govern 
(la Lliga) i el qui llavors era president de la Mancomunitat, el 
senyor Puig i Cadafalch. Els homes de la Lliga van ser acusats, 
pels lerrouxistes i alguns catalanistes d’esquerra, en un ple de 
la Mancomunitat, d’anar contra la llibertat política dels funci-
onaris. Els de la Lliga es defensaren mostrant la mena d’abusos 
de poder —com ara fer festiu, als centres que depenien del seu 
control, el dia del seu sant— i d’irregularitats administratives, 
inexplicables, que havia comès Xènius i que havien estat, segons 
ells, la vertadera i única causa de l’amonestació. Els diputats 
que s’havien posat inicialment al costat de Xènius, davant 
l’evidència de les proves presentades, hagueren de retirar-se i 
convenir que l’actuació del director d’Instrucció Pública de la 
Mancomunitat era indefensable. Així, el gener del 1920, d’Ors 
dimitia del seu càrrec. Continuava sent encara, però, secretari 
de l’Institut d’Estudis Catalans i cap del Seminari de Filosofi a, 
tot i que la seva situació al capdavant d’aquells organismes devia 
ser, naturalment, després de l’esdevingut, i atès que ell havia 
volgut portar el confl icte al nivell de l’enfrontament personal 
amb el president Puig i Cadafalch, molt precària. De fet, era tan 
precària que, mentre Russell professava el seu curs a Barcelona, 
ja estaven preparant-li l’expulsió de la secretaria de l’Institut, 
que es decidí fi nalment en la reunió del 16 d’abril —poc temps 
després d’haver-se’n anat Russell, doncs3. Al capdavant del 

3 J. NUBIOLA: «Barcelona, 1920...», art. cit., p. 53, diu: «Quan Ors rep 
Russell a Barcelona l’acabaven de destituir de la Secretaria de l’Institut 
d’Estudis Catalans». Es tracta d’una errada que té l’origen en una lectura 
no prou atenta del capítol VII, «La tempesta», del llibre d’E. JARDÍ: Eugeni 
d’Ors..., op. cit. És cert que Jardí inicia en la pàgina 209 el relat de l’episodi 
de l’estada de Russell a Barcelona amb les següents paraules: «Eugeni d’Ors 
havia deixat d’ésser secretari de l’Institut d’Estudis Catalans, però, almenys 
teòricament, continuava sent-ne membre i, com a tal, director d’aquell 
Seminari de Filosofi a que li feia molta il·lusió. El Seminari havia invitat 
Bertrand Russell.» Però una mica més avall té ocasió de puntualitzar i diu: 
«Naturalment que Xènius, que passava en aquells dies pel tràngol de la seva 
expulsió de la Secretaria de l’Institut, degué acollir Bertrand Russell no sé 
si amb un mal humor prou dissimulat, però almenys amb una bona dosi 
de recança de no comptar, als ulls del britànic, amb la representació que 
el nostre personatge hauria volgut ostentar.» No és el mateix, certament, 
haver deixat de ser secretari, que estar passant pel tràngol de deixar de 



HISTÒRIA SOCIAL DE LA FILOSOFIA CATALANA 53

Seminari de Filosofi a romangué més temps: fi ns al febrer del 
1921. Aquest fou, sembla, el seu darrer reducte en les institu-
cions culturals catalanes.

Pel que fa a la seva col·laboració en la premsa, tampoc no 
podia quedar inalterada, és clar. El diari per al qual havia escrit 
Eugeni d’Ors, des del 1906, el seu cèlebre Glosari —La Veu de 
Catalunya— era l’òrgan d’expressió d’aquells que ara el feien 
fora de les institucions, això és, de la Lliga Regionalista de 
Catalunya. Ja sia per voluntat pròpia, com mantenen uns4, ja sia 
perquè els seus articles fossin rebutjats, com apunten d’altres5, 
el fet és que, després de catorze anys —l’última «Glosa» que 
aparegué en La Veu fou la del 8 de gener del 1920—, Xènius 
canvià de diari. Se’n passà, amb armes i bagatges, com se sol dir, 
a la competència —i per «competència» cal entendre ací la com-
petència ideològica, a més de comercial. Buscà recer, i en trobà, 
primer, en Las Noticias, diari d’ideologia espanyolista (matís 
barceloní), on començà a publicar, el 22 de febrer del 1920, una 
secció intitulada «Las obras y los días» i, més endavant, en El 
Día Gráfi co, diari de tendència espanyolista-esquerrana (matís 
barceloní), que dirigia el seu amic Màrius Aguilar. En aquest 
diari reprengué, a partir del 20 d’abril, la publicació del Glosari 
en català. Aquestes dues col·laboracions les mantingué fi ns al 
juliol del 1921, quan partí cap a l’Amèrica austral, convidat a fer 
conferències en algunes universitats d’aquell hemisferi.

És en aquest context tan salat que es produí la visita de Rus-
sell, que venia acompanyat de Dora Black. Després de professar 

ser-ho. El mateix Jardí, en la pàgina anterior (208), diu que el cessament 
d’Eugeni d’Ors com a secretari de l’Institut es va produir el dia 16 d’abril 
del 1920. Per tant, en el període en què es produí la visita de Russell encara 
ho era, tot i que, naturalment, devia tenir coneixement dels tràmits per a 
destituir-lo. Pel que fa a «la representació que el nostre personatge hauria 
volgut ostentar», es refereix al càrrec de director d’Instrucció Pública 
de la Mancomunitat de Catalunya, del qual havia estat obligat a dimitir 
—aquest sí— abans de l’arribada de Russell, concretament el gener de 
1920. El que ha passat és que Jardí, volent referir l’episodi de l’estada de 
Russell a Barcelona i mantenir al mateix temps certa seqüencialització en 
les destitucions de l’Ors, hi ha barrejat les dues coses.

4 J. M. CAPDEVILA: Eugeni d’Ors. Etapa barcelonina (1906-1920), Bar-
cino, Barcelona:1965.

5 J. AULADELL: «Vindicació d’Alfons Maseras i dues gloses», Avui (3-
III-1985).



XAVIER SERRA54

el curs esmentat, Russell i la seva acompanyant continuaren 
viatge cap a l’illa de Mallorca, amb la intenció inequívoca de 
torrar-se com uns llagostins.

D’Ors mai no fou un intel·lectual d’una moralitat gaire fi na. 
La seva megalomania, el seu desmesurat egocentrisme li ho 
impedien. En aquell moment, a més a més, se sentia rabiós, 
ultratjat, perseguit. No dubtà, doncs, a explotar la visita de 
Russell, a qui féu de cicerone durant l’estada, per a venjar-se 
dels qui l’estaven arraconant, per a reivindicar la seva vàlua i per 
a denunciar, novament, el tracte injust que rebia. Per a manio-
brar en aquest sentit utilitzà les noves relacions periodístiques 
que havia establert després de la seva sortida de La Veu, a les 
quals, com ja hem dit, ja els anava bé que s’alcés una mica de 
polseguera.

Els papers

Mentre durava el curs, Andreu Montaner, professor del 
Seminari de Filosofi a, va publicar diàriament en La Veu de 
Catalunya els resums de les lliçons professades per Russell. 
Aquests resums, més tard, van ser recollits i publicats en el 
número 44 (setembre del 1920) de la revista Quaderns d’Estudi, 
que editava el Consell de Pedagogia de la Mancomunitat, amb 
el títol «Curs Bertrand Russell: Matèria i esperit». És gràcies 
a aquest document que coneixem el contingut exacte i precís 
del curs i, fi ns i tot, la manera en què fou repartida en sessions 
la matèria.

En la primera lliçó, Russell exposà els principis de l’atomisme 
lògic. En la segona, va parlar de la subjectivitat que la teoria 
de la relativitat havia introduït en la física moderna. En la 
tercera, tractà de la matèria i la percepció. En la quarta, de la 
possibilitat d’estudiar l’esperit des de l’exterior sense recórrer 
a l’habitual mètode de la introspecció, és a dir, del corrent 
conductista i de l’objectivitat que aquest nou enfocament havia 
introduït en la psicologia. En la cinquena i última, es dedicà a 
l’anàlisi de la consciència i dels fenòmens psicològics en allò 
que tenen d’irreductible als fets físics i exposà les conclusions 
del curs. Per a la part en què exposava les seves idees sobre la 
física Russell va utilitzar el que ja havia publicat en El nostre 



HISTÒRIA SOCIAL DE LA FILOSOFIA CATALANA 55

coneixement del món exterior (1914). Per a les consideracions 
sobre la psicologia, en canvi, utilitzà material del llibre que 
llavors preparava i que titularia Anàlisi de la ment (Library of 
Philosophy, Londres:1921)6.

En la brevíssima introducció que anteposà als seus resums, 
Andreu Montaner informava que les lliçons s’havien professat 
al Seminari de Filosofi a de l’Institut de Ciències i, no gaire 
convençut de la síntesi que havia elaborat, s’exculpava amb les 
següents paraules: «Degut a l’escassetat d’espai ella és poc ex-
tensa i resulta, demés, un xic obscura per raó de la complexitat 
i, sobretot, la incoherència del curs.»7

L’extensió —set pàgines—, en realitat, era més que sufi ci-
ent, tractant-se d’un resum. Pel que fa a la «incoherència» del 
curs, fi ns i tot la lectura de la mediocre recensió elaborada per 
Montaner la desmenteix. Però, potser, ell mateix no comprenia 
massa bé el sentit de les notes que havia pres. Què hi farem!

De tots els papers que es van publicar arran de l’estada de 
Russell a Barcelona, aquest de Montaner és l’únic en què no 
s’observa cap intervenció ni cap infl uència de Xènius. D’Ors era 
encara en aquell moment director del Seminari de Filosofi a, com 
hem dit, i, per tant, tenia certa autoritat sobre Montaner. Però 
ni en La Veu ni en els Quaderns d’Estudi, que en d’altres temps 
havien estat les seves plataformes, tenia ara res a fer. Qualsevol 
impertinència en el text hauria estat vetada, vull dir.

Xènius no es podia estar quiet mentre anaven desposseint-
lo dels seus càrrecs ofi cials i barrant-li —o barrant-se ell ma-
teix— portes editorials. És natural. Podia comptar encara amb 
algunes fi delitats i en els medis que feien l’oposició al partit en 
el govern l’havien rebut amb els braços oberts.

La revista Estudio, en el seu número d’abril del 1920, inseria 
una nota informativa8 on, després de dir que el fi lòsof gal·lès 
—el text diu «anglès»— havia estat convidat a professar aquell 

6 La informació sobre el material que va utilitzar en el curs de Barcelona 
la donava el mateix Russell en l’entrevista que concedí a Josep Artís, però 
aquest no la va saber transcriure amb prou claredat. A més, es va fer un 
embolic amb els títols dels llibres. Vegeu J. ARTÍS: «Hablando con Bertrand 
Russell. Un fi lósofo pacifi sta», El Día Gráfi co (8-IV-1920).

7 A. MONTANER: «Curs Bertrand Russell: Matèria i esperit», Quaderns 
d’Estudi, XII:44 (setembre 1920), pp. 131-132.

8 Estudio, VIII:88 (abril 1920), pp. 182-183.



XAVIER SERRA56

curs en el Seminari de Filosofi a de l’Institut d’Estudis Cata-
lans, especifi cava que la invitació havia partit d’Eugeni d’Ors, 
de manera que requeia sobre ell tot el mèrit d’haver portat 
Russell a Barcelona. En la resta de l’escrit el nom del glosador 
no torna a aparèixer per a res, però és evident que la seva ideo-
logia l’impregnava de cap a cap, de manera que podríem afi rmar 
sense arriscar-nos que el seu autor —els treballs publicats en 
la secció «Ecos y notas» no anaven signats— n’era un decidit 
admirador.

També en l’entrevista que féu al fi lòsof britànic el periodista 
d’El Día Gráfi co Josep Artís9 —en la concessió i posterior 
publicació de la qual hem de veure, necessàriament, la in-
tervenció d’Eugeni d’Ors, que estava a punt d’iniciar la seva 
col·laboració en aquest diari— es diu que Russell havia estat 
«invitat per iniciativa de don Eugeni d’Ors». Artís tingué bona 
cura, a més, de deixar constància, tot al llarg del reportatge, que 
l’entrevista es produí al domicili de Xènius, on havia estat rebut 
amablement i on, fi ns i tot, veus quines coses, li havien donat 
te per beure. Juntament amb el text de l’entrevista, es publicà 
una fotografi a on apareixen Russell, de perfi l, i d’Ors, de cara, 
asseguts en butaques.

El text publicat en El Día Gráfi co és lamentable des de tots 
els punts de vista. Que Artís no era un reporter gaire subtil, es 
veu d’una hora lluny. A més a més, l’entrevista no la portava 
gaire preparada, que diguem. Un dels apartats en què divideix 
el text el va titular, amb tota la barra, «I nosaltres sense saber-ne 
res». És l’apartat en què interroga Russell sobre la seva fi losofi a. 
La barra és sensacional, fenomenal. Per acabar-ho d’adobar, el 
text està minat d’errades de redacció i d’impremta que difi culten 
a cada moment la intel·ligibilitat. «La lògica matemàtica [se 
suposa que és Russell qui parla, tot i que en el text no es fan 
servir cometes ni cap altre signe que indiqui que es tracta d’una 
citació] va ocupar la meva atenció, des del 1900 al 1912. Els 
resultats d’aquests treballs estan continguts, sobretot, en l’obra 
Principi Mathematic [sic], que va escriure [ací torna l’Artís, 
sense avisar] en col·laboració amb el meu amic Whitehead.» Els 
lectors del diari devien preguntar-se qui era aquell Whitehead 
amic de l’Artís. Qui podia ser? En fi , l’entrevista concedida per 

9 J. ARTÍS: «Hablando con Bertrand Russell...», art. cit., p. 9.



HISTÒRIA SOCIAL DE LA FILOSOFIA CATALANA 57

Russell al reporter d’El Día Gráfi co només aprofi tava perquè 
Eugeni d’Ors es donés importància fent-se retratar al costat 
del fi lòsof britànic.

El mateix objectiu —donar-se importància— perseguí 
Eugeni d’Ors en les dues gloses que publicà en relació amb el 
curs: «Bertrand Russell» i «Glosa nueva sobre Bertrand Rus-
sell»10. En la primera, escrita a l’arribada de Russell, anuncia el 
curs amb un manifest entusiasme. Diu: «Ara va de debò. Ara 
som a les altures.» I, perquè quedés ben clar qui havia estat el 
responsable d’aquesta elevació i l’únic que podia mantenir-la 
i fer-la durar, o fi ns i tot incrementar-la, superar-la, acaba l’ar-
ticle amb aquest anunci: «Després que ens hagin parlat de la 
Veritat, procurarem que ens parlen de la Relativitat. Després de 
Russell, també per a professar un curs monogràfi c, procurarem 
que vingui Einstein.»

El plural, naturalment, és majestàtic. D’Ors es presentava així 
com l’home de les relacions internacionals, com l’intel·lectual 
autòcton il·lustre que podia fer venir a Barcelona les primeres 
fi gures de totes les àrees del saber. El cert és, però, que en el 
cas d’Einstein les gestions orsianes no van donar fruit. Eins-
tein no vingué a Barcelona fi ns al 1923, quan d’Ors ja feia un 
parell d’anys que no tenia cap relació amb l’Institut d’Estudis 
Catalans. Xènius, que no pogué penjar-se en aquella ocasió cap 
medalla, escrigué tanmateix una glosa d’una petulància extre-
ma, desconsiderada, absurda, una glosa que, a més, supurava 
ressentiment. Per a començar —cal tenir en compte que llavors 
escrivia per a l’ABC, de Madrid, i que, per tant, el seu públic 
n’era un altre— atacava els escriptors espanyols aliadòfi ls que 
durant la guerra, encegats, segons ell, pels prejudicis, havien dit 
que la ciència alemanya era un bluf. (Ell, en canvi, podia pre-
sumir ara —i, de fet, això feia— de no haver-se deixat encegar 
per cap dels dos bàndols, ni pel dels germanòfi ls ni pel dels 
aliadòfi ls, d’haver defensat des del primer moment la necessitat 
d’aturar el confl icte i, fi ns i tot, d’haver creat aquella associació 
antibel·licista dels Amics per la Unitat Moral d’Europa.) Però, 
quan la seva petulància realment se’n sortia de mare i deixava 
bocabadat era en l’apartat següent. Llavors deia, sense cap por 

10 E. D’ORS: Nuevo Glosario, Aguilar, Madrid:1947, pp. 47-48 i 82-86, 
respectivament.



XAVIER SERRA58

del ridícul, coses com ara aquestes: «Einstein ha acabat, com a 
fi nal de les seves investigacions de físic, reduint la rebel·lia del 
concepte del ‘moviment’, minvant el camp del concepte —o 
fantasma— de l’‘infi nit’. És fi nitista. Finitistes havien estat ja, 
com a fi nal de sengles investigacions fi losòfi ques, Renouvier, a 
França; Duehring a Alemanya; i a Espanya, l’autor de la tesi Els 
arguments de Zenó d’Elea i la noció moderna de l’espai-temps. 
Però aquesta tesi —en què un esperit angoixat pel pragmatisme 
fi nisecular lluitava enèrgicament amb ell, reaccionava i treia 
camins per a un intel·lectualisme nou— té ja deu anys. Va ser 
presentada el juny del 1913. Està, des d’aleshores, arxivada a 
la Facul tat de Lletres de la Universitat Central, i no ha pogut 
imprimir-se encara.»11

L’autor d’aquella tesi doctoral és, evidentment, ell mateix, 
Eugeni d’Ors. D’Ors reclamava el mèrit d’haver anticipat, en 
l’àrea de la fi losofi a, algun dels resultats aconseguits per Einstein 
en la física i, tot passant, suggeria, jugant amb l’equivocitat de 
les paraules, la retenció, el segrest, del seu important treball. «Si 
és tan important, per què no ha pogut imprimir-se encara? —es 
demanava el lector—, qui pot fer la guitza d’aquesta manera al 
senyor Ors, arxivant un treball tan fenomenal?»

Las aporías de Zenón de Elea y la noción moderna del espa-
cio-tiempo —aquest és el títol exacte de la tesi doctoral d’Eugeni 
d’Ors— va ser presentada, efectivament, a la Universitat Cen-
tral de Madrid (Facultat de Filosofi a i Lletres), el 1913. I, que 
jo sàpiga, no ha estat editada encara. Què pot contenir? No 
contindrà res. Si Xènius mateix no es preocupà mai de fer-la 
publicar, és que no valia res.

Si m’hi he entretingut, però, en el comentari d’aquesta glosa 
orsiana que no pertany en rigor al tema que ara tractem, ha estat, 
sobretot, perquè es vegi que Xènius sempre trobava la manera de 
portar l’aigua al seu molí. En la segona de les gloses sobre Rus-
sell —«Glosa nueva sobre Bertrand Russell»—, que va escriure 
quan el curs ja s’havia acabat i el professor britànic havia fet 
cap a Mallorca, després de comparar el cas de Russell —multat, 
desposseït de la seva càtedra i, fi nalment, empresonat— amb 
el de Sòcrates i dir que els temps que corrien eren adversos, 
a tot arreu, per als homes d’esperit i els pensadors, amollava: 

11 E. D’ORS: «Einstein», a ibidem, pp. 794-797.



HISTÒRIA SOCIAL DE LA FILOSOFIA CATALANA 59

«La vespra del diumenge de Rams es va inaugurar el curs de 
Bertrand Russell en el Seminari de Filosofi a de Barcelona. Tres 
homes presidien la festa, tres homes que eren tres expulsats. 
Els va reunir físicament l’atzar, però moralment els havia donat 
destins paral·lels una llei històrica pregona.»12

La taula, evidentment, l’havien presidida Bertrand Russell, 
en qualitat de professor invitat, Eugeni d’Ors, en tant que 
director del Seminari, i una tercera persona el nom de la qual 
no ens ha arribat.

Sense citar explícitament el seu nom —recordem que en la 
glossa sobre Einstein tampoc no el cita—, però donant prou 
pistes perquè el lector assabentat l’identifi qués per les al·lusions, 
el glosador es posava així, ell mateix, sense cap escrúpol, a l’alçada 
moral i intel·lectual d’un Russell i, de passada, explicava la seva 
expulsió dels llocs directius en la Mancomunitat i en l’Institut 
d’Estudis Catalans no per nimietats administratives o enemis-
tats personals, sinó per «una llei històrica pregona». Xènius 
s’idealitzava ell mateix i idealitzava la seva destitució. «Als ulls 
del vell món que es defensa —deia l’article—, no existeix avui 
ganivetada ni estupre pitjors que pensar.» El seu crim, i el crim 
de Russell, havia estat pensar. No cap altre. «Empresonat durant 
sis mesos per haver pensat —diu de Russell— que la guerra és 
dolenta, que el règim de la propietat privada ha de canviar-se, 
que el secret diplomàtic ha de ser abolit i subjecta a control 
democràtic la política internacional.» En defi nitiva, Russell i ell 
havien estat marginats perquè les seves idees eren contràries a 
l’ordre burgès —aquest era el vell món que es defensava. D’Ors, 
que esporàdicament i sense gaire consistència havia simpatitzat 
amb el sindicalisme, i atribuïa, com ja he dit, a aquestes simpa-
ties la seva destitució, veia en Russell, que havia derivat des de 
posicions liberals fi ns a la defensa d’un socialisme gremialista, 
un destí paral·lel al seu. A això calia afegir, naturalment, que tots 
dos havien coincidit durant la guerra en la defensa de posicions 
antibel·licistes —l’un, promovent el moviment dels Amics per 
la Unitat Moral d’Europa i, l’altre, participant en la Union of 
Democratic Control.

Però si en el camp del pensament social, o polític, Xènius, 
en aquella etapa de la seva vida —no hem d’oblidar que més 

12 E. D’ORS: Nuevo Glosario, op. cit., p. 84.



XAVIER SERRA60

tard s’adheriria al franquisme—, no tenia res que recriminar a 
Russell —atesa la coincidència que creia veure entre les actituds 
mantingudes pel britànic i les seves—, en l’ordre estrictament 
fi losòfi c, trobava, en canvi, que Russell anava lluny d’osques. 
Així, aprofi tava la glosa per atacar les crítiques que havia fet el 
pensador britànic a l’evolucionisme fi losòfi c.

«Bertrand Russell —diu— ha combatut durament l’extensió 
excessiva que la ciència contemporània ha concedit a la teoria 
de l’evolució. Es tracta, com a molt, d’una fórmula biològica13, 
i encara de precària demostració i fragmentària, ha dit el fi lòsof 
—¿amb quin dret l’estenem a l’inorgànic i, fi ns i tot, erigim 
aquelles fórmules en lleis generals de l’Univers?...— Bé està, 
això, pel que fa a l’evolucionisme en tant que fórmula; mal, en 
tant que es tracta d’una visió de la vida, o, segons he dit alguna 
vegada, de l’evolucionisme en tant que religió. El primer podrà 
ser jutjat per Russell; el segon, jutja Russell i l’inclou.»

I, com a prova d’això darrer, més endavant, diu: «Aquesta 
creença en el canvi i en el seu sentit de millora; aquest evo-
lucionisme religiós, és l’única cosa que, per als selectes, fa la 
vida digna de ser viscuda. Si el que jutgem perfecte no hagués 
d’arribar mai a existent; si el que jutgem raonable no hagués 
de traduir-se davant dels nostres sentits mai ¿per què pagar mil 
lliures de multa i escriure els Principis de la fi losofi a matemàtica 
[sic] en la cel·la de la presó, on tot bolxevic —el company de 
presidi de Russell sembla que ho era— i tota incomoditat tenen 
la seva residència, en lloc de fer-ho en la confortable pau del 
seu Trinity College?»

I conclou: «Bertrand Russell ha escrit, en pugna amb l’evolu-
cionisme algunes de les seves millors pàgines. Bertrand Russell 
ha realitzat, per íntima, tal vegada inconscient, creença en 
l’evolució, alguns dels seus millors actes.»

Russell considerava que l’extensió indiscriminada de les 
teories científi ques més enllà de l’àrea dels fenòmens que             
les necessitaven per poder ser explicats era un vici intel·lectual 
nefast, producte de la mandra mental i de l’ànsia de generalit-

13 Fixeu-vos en la coincidència, que no pot ser casual, d’aquesta expressió 
amb el títol d’un treball que el mateix d’Ors havia publicat, l’any 1910, 
als Archives de Neurologie de París. El treball es titulava: «La formule 
biologique de la logique».



HISTÒRIA SOCIAL DE LA FILOSOFIA CATALANA 61

zació dels fi lòsofs. D’Ors, en canvi, havia volgut explicar en 
alguna de les seves elucubracions l’íntim secret del funciona-
ment de la raó humana basant-se en metàfores tretes de teories 
i lleis de la biologia, que llavors era la ciència de moda. Filo-
sòfi cament parlant, d’Ors i Russell eren l’un als antípodes de 
l’altre. En la «Nueva glosa» s’expressa aquesta incompatibilitat. 
Per un moment, el gust de l’argumentació s’imposa en d’Ors 
a la necessitat de l’autobombo. Però és només un moment.

Considerats en conjunt, per tant, aquests escrits originats per 
l’estada de Russell a Barcelona fan una impressió lamentable. 
Quan no els feia malbé la manca de preparació fi losòfi ca de 
l’autor, era la preponderància d’interessos aliens a l’exercici        
de la fi losofi a allò que els havia desvirtuats. Si no fos per l’article 
que Joan Crexells va publicar en la revista Quaderns d’Estudi 
uns mesos abans de l’arribada de Russell, el saldo de la visita 
hauria estat absolutament decebedor.

L’article de Joan Crexells

Joan Crexells, que llavors era professor assistent del Semi-
nari de Filosofi a dirigit per Eugeni d’Ors, adreçava a Bertrand 
Russell, el 15 de març del 1919, una carta en què li demanava 
una fotografi a i unes notes autobiogràfi ques per tal de publicar                      
un article sobre ell en la revista Quaderns d’Estudi14. Abans 
d’aquest article sobre Russell, Crexells havia escrit per a la 
mateixa revista articles sobre Hermann Cohen, Rudolf Eucken, 
Eduard Claparède, Alois Riehl, Benedetto Croce i F. C. S. Sc-
hiller15. Tenia, podríem dir, la mà trencada en aquesta mena de 
comandes, que mirà sempre de satisfer treballant amb una gran 
escrupolositat, informant-se copiosament i sense fer mai el més 
mínim intent de fugir d’estudi o donar gat per llebre.

L’article que Crexells escrigué sobre Bertrand Russell tenia, 
però, una característica que, ja al primer cop d’ull, el diferenci-
ava de tots els altres: l’extensió. El text ocupa vint-i-sis pàgines 
de la publicació —mentre que els altres en tenen entre cinc, el 

14 La carta va ser inclosa a J. CREXELLS: Obres completes, 4 vols., La 
Magrana, Barcelona:1996-1999, vol. IV, pp. 429-430.

15 Ididem, vol. I.



XAVIER SERRA62

més curt, que fou el dedicat a Rudolf Eucken, i dotze, el més 
llarg, sobre el psicòleg i pedagog suís Eduard Claparède— i fou 
donat al públic, amb el títol «La fi losofi a de Bertrand Russell», 
en dues tongades. La primera part —divuit pàgines— sortí en 
el número d’abril del 1919. Les vuit pàgines restants van ser 
inserides en el número corresponent al mes de maig16.

A banda de ser una exposició molt ben articulada i intel-
ligent de la fi losofi a de Russell —la primera, a més, que es feia 
d’un autor del corrent analític de la fi losofi a en la nostra àrea 
cultural—, l’article de Crexells és també el primer text català 
en què són tractats temes de lògica matemàtica amb una certa 
extensió17.

En les primeres pàgines Crexells aprofi tava la informació 
que li havia subministrat el mateix Russell per fer-ne un esbós 
biogràfi c i donar una llista exhaustiva dels llibres que aquest 
havia publicat fi ns aleshores. Davant d’algunes obres —com 
ara l’Exposició crítica de la fi losofi a de Leibniz o els Principis 
de les matemàtiques— s’aturava per fer-ne un breu comentari 
elogiós. Però, en general, en aquesta part del text era bastant 
expeditiu. L’empresonament, la multa i l’exclusió de la càtedra 
que havien recaigut sobre el fi lòsof gal·lès li mereixen aquest 
prudent comentari: «No ens és possible, a causa de la insufi -
ciència d’elements de judici, de prendre una posició entorn 
d’aquests fets tan delicats, però sigui’ns permès de fer observar 
la gravetat d’un allunya ment de l’ensenyament universitari d’un 

16 J. CREXELLS: «La fi losofi a de Bertrand Russell», Quaderns d’Estudi, 
any IV, vol II, núms. 3 i 4 (abril i maig del 1919), pp. 173-190 i 245-252. 
Ha estat inclòs a J. CREXELLS: Obres..., op. cit., vol. I.

17 No era la primera vegada que Crexells tractava en els seus escrits 
temes relacionats amb la Lògica. En el conjunt de breus notes que titulà 
«Temes de fi losofi a» i que foren publicades en l’Almanac de La Revista 
per a l’any 1919, n’havia dedicat una a la lògica matemàtica. Per la mateixa 
època —fi nal del 1918—, en l’article sobre el fi lòsof alemany Alois Riehl, 
també va dedicar un espai a exposar les opinions que aquest havia expres-
sat en l’escrit Lògica i epistemologia, i que tractaven de temes com ara les 
relacions entre la lògica i la psicologia, el lloc de la lògica matemàtica en 
l’evolució de la lògica, etc. Finalment, a començament del 1919, en un 
article sobre Schiller publicat en els Quaderns d’Estudi, havia recollit les 
crítiques que el fi lòsof pragmatista llançava contra la lògica formal, que 
considerava una mena de passatemps inútil. Tots aquests escrits estan 
inclosos a J. CREXELLS: Obres..., op. cit., vol. I.



HISTÒRIA SOCIAL DE LA FILOSOFIA CATALANA 63

professor de gran prestigi i competència, imposat per raons 
purament polí tiques. El fet és prou greu per a l’autonomia de 
l’ensenyament i de la difusió de la ciència perquè calgui tenir-lo 
present.»

Ben lluny, per tant, de voler aprofi tar les topades del fi lòsof 
amb les autoritats governatives i acadèmiques del Regne Unit 
per a proposar, com farien Eugeni d’Ors i l’autor de la nota 
d’Estudio —que havia dit coses com ara que el darrer llibre de 
Russell, escrit a la presó, ens havia de recordar «el seu misteri 
de dolor»—, la imatge del màrtir, del sant, de l’heroi intel-
lectual. Crexells, en això, era probablement més noucentista 
que el mateix Eugeni d’Ors: les estridències, les exageracions, 
el tremendisme li repugnaven.

A continuació Crexells introduïa en l’article el tema de la 
fi losofi a com a ciència i denunciava la situació creada, al seu 
parer, pel predomini de l’interès per sistematitzar-ho tot, el 
sistematisme.

«Un sistema de Filosofi a —deia— és un conjunt de tesis fo-
namentals lligades amb més o menys habilitat unes amb altres. 
El valor de l’obra construïda així no està en la veritat de les tesis 
mantingudes, sinó en l’originalitat i profunditat del conjunt de 
relacions que les mantenen.

»Un sistema de Filosofi a ha de prendre una posició en re-
lació amb cadascuna de les següents alternatives, en les quals 
la vaguetat i la imprecisió són essencials: Idealisme-Realisme; 
Espiritualisme-Materialisme; Determinisme -Indeterminis-  
me; Empirisme-Racionalisme; Materialis me-Vitalisme-Ani-
misme; Psicologisme-Logicisme i avui ja Individualisme-Socia-
lisme; Materialisme històric- Idealisme, etc. Prenent una tesi 
de cadascuna d’aquestes alternatives i relacionant cadascuna 
d’elles amb les altres, fi ns a constituir un organisme, podem 
crear el sistema ‘com una Minerva adulta i armada que es 
desprèn del cap d’un geni creador per, amb el temps, anar a 
raure al costat de les altres Minerves, conservades curosament 
en els silenciosos Museus de la Història’.»

La citació amb què acaba aquest fragment pertany a les pàgines 
introductòries de La fi losofi a com a ciència estricta18, d’Edmund 

18 E. HUSSERL: «La fi losofi a com a ciència estricta», a Fenomenologia, 
Edicions 62, Barcelona:1999, pp. 52-53.



XAVIER SERRA64

Husserl, que en aquesta part del text Joan Crexells segueix 
gairebé al peu de la lletra.

«El valor del sistema així constituït —continua l’article— no 
està tant en la veritat de cadascuna de les tesis en relació als 
problemes proposats, com en la coherència lògica, l’harmonia 
estètica o el valor moral del conjunt.» Els inconvenients són 
explicats més endavant: «Un progrés en aquesta concepció 
comparable al progrés científi c és impossible; tot sistema reposa 
en ‘punts de vista’, en ‘opinions’, en ‘parers’, en ‘assumpcions 
prè vies’; sistemes contraris poden coexistir, perquè no hi ha un 
problema davant del qual es situïn, sinó un problema interior 
en cadascun d’ells, d’harmonia entre diverses tesis més o menys 
justifi cadament triades.»

Tot seguit, Crexells oferia una síntesi de l’evolució de la fi -
losofi a des de la crisi del romanticisme, una síntesi que també 
havia manllevat a la visió que sobre aquesta mateixa època ha-
via elaborat Edmund Husserl19. En farem un resum: durant el 
romanticisme la fi losofi a havia estat dominada per la dèria dels 
sistemes i cada fi lòsof havia volgut construir-se el seu. Com una 
reacció davant d’aquest estat de coses, en el segon terç del segle 
dinou, havia guanyat crèdit el naturalisme —el «positivisme», 
en la terminologia de Crexells—, que responia, bàsicament, a 
una exigència de cientifi citat en el tractament dels problemes 
fi losòfi cs. Però, en interpretar aquesta exigència com una simple 
acceptació, en la fi losofi a, dels resultats contemporanis de les 
diverses ciències, que es donaven convenientment organitzats 
i presentats també sota la forma de sistema, s’havia generat 
una nova crisi i havia aparegut en escena l’escepticisme histo-
ricista, que afi rmava que cada sistema era vàlid per a una època 
i una col·lectivitat humana determinades i prou, no hi havia 
respostes universalment vàlides per als problemes fi losòfi cs. 
Era necessària una nova reforma de la fi losofi a que, superant 
tant el naturalisme com l’historicisme i abandonant l’interès 
sistemàtic, l’acostés a la ciència. (Fins ací el resum de les idees 
que Crexells havia copiat de Husserl). En fi , Crexells trobava 
que Russell era, en aquest sentit, un exemple a imitar: primer, 
perquè estava completament lliure de l’obsessió del sistema, 

19 Compareu J. CREXELLS: Obres..., op. cit., vol. I., pp. 274-276, amb les 
pp. 53-56 de l’edició catalana de «La fi losofi a com a ciència estricta».



HISTÒRIA SOCIAL DE LA FILOSOFIA CATALANA 65

és a dir, de la pretensió de resoldre-ho tot per ell mateix, i, 
segon, perquè en el seu acostament a la ciència, a diferència 
dels positivistes, no copiava els resultats, sinó el mètode, el 
criteri, l’actitud.

En un article de l’any anterior20 Crexells ja havia parlat de 
Husserl. Ara bé: la primera vegada que Crexells parla de la idea 
de la fi losofi a com a ciència és en l’article sobre Bertrand Russell. 
La lectura de La fi losofi a com a ciència estricta degué causar-li 
una forta impressió, perquè la infl uència d’aquest text es detecta 
també en d’altres articles seus de la mateixa època. Concreta-
ment, en l’article immediatament anterior al dedicat a Russell, 
de març del 1919, que tracta del pragmatista britànic F. C. S. 
Schiller21, i en el que immediatament el seguí, el juny del 1919, 
dedicat a Leonardo Coimbra i la seva fi losofi a: el creacionisme22. 
En el primer, la infl uència es detecta en la displicència que Cre-
xells manifesta davant dels sistemes de fi losofi a23. En el segon, 
la caracterització de l’estil literari del pensador portuguès, que 
és «ardent i apassionat sempre» i, per tant, gens «científi c», és 
aprofi tada per introduir l’exigència de cientifi citat —simplicitat 
i claredat— en el llenguatge de la fi losofi a. Crexells, que just 
un any abans havia proclamat la seva adhesió al neokantis-
me24, començava a sentir-se cada cop més atret per la fi losofi a 
de Husserl i dels altres membres de l’escola de Brentano.

20 J. CREXELLS: «William James: la fi losofi a moderna i el pragmatisme», La 
Revista, 75 (novembre 1918), pp. 381-384. Inclòs a J. CREXELLS: Obres..., 
op. cit., vol. I., pp. 296-303.

21 J. CREXELLS: «F. C. S. Schiller», Quaderns d’Estudi, any IV, vol. II, 
núm. 2 (març 1919), pp. 90-98. Inclòs a J. CREXELLS: Obres..., op. cit., 
vol. I, pp. 260-270.

22 J. CREXELLS: «Leonardo Coimbra: el creacionisme», La Revista, 90 
(juny 1919), pp. 159-161. Inclòs a J. CREXELLS: Obres..., op. cit., vol. I, 
pp. 303-310.

23 «En aquesta obra —diu referint-se al llibre L’enigma de l’esfi nx— Sc-
hiller sembla haver-se posat davant d’un problema i haver-lo resolt dog-
màticament amb un sistema de Filosofi a nou en alguns aspectes, però, 
en essència i en propòsit, idèntic als innombrables sistemes de Filosofi a 
que hom va trobant en la història». J. CREXELLS: Obres..., op. cit., vol. I, 
p. 264.

24 Vegeu les últimes línies de l’article «Hermann Cohen», Quaderns 
d’Estudi, any III, vol. III, núm. 1 (maig 1918), pp. 1-6. També inclòs a J. 
CREXELLS: Obres..., op. cit., vol. I., pp. 223-229.



XAVIER SERRA66

Tornant, però, a les característiques que Crexells elogia de 
la fi losofi a de Russell, una d’elles diu que és l’«esforç per a 
eliminar tots els elements que s’introdueixen subreptíciament 
en un problema i poden tornar-lo obscur (exemple: la crítica de 
la concepció del progrés en l’evolució, feta en diversos llocs)». 
Més endavant amplia aquesta informació: «Russell fa una crí-
tica d’algunes incorporacions a la Filosofi a dels resultats de la 
Ciència, per exemple, l’admissió que certs fi lòsofs fan, com a 
fet bàsic, de la teoria de l’evolució. La teoria de l’evolució, per 
ella sola, no indica sinó les lleis per les quals es regeix una petita 
part de la realitat: els éssers vius. Els fi lòsofs evolucionistes 
generalitzen aquesta teoria (que ja és ella mateixa una generalit-
zació d’un cert nombre de fets observats) i erigeixen l’evolució 
en llei bàsica de tota realitat. Però encara, moguts per interessos 
morals, per nobles, però aquí inne cessàries, aspiracions íntimes, 
declaren que l’evolució es desenrotlla en un sentit progressiu, 
que l’evolució és un progrés. ‘La vida orgànica, ens diuen, ha 
evolucionat gradualment des del protozoari fi ns al fi lòsof, i 
aquesta evolució, ens asseguren, és indubtablement un avenç. 
Malauradament, és el fi lòsof, no el protozoari, qui ens ho asse-
gura, i no podem tenir cap seguretat que l’espectador imparcial 
estigui d’acord amb l’assumpció interessada del fi lòsof ’. En 
descobrir-se la comunicació entre les espè cies, l’home es sentí 
rebaixat de la seva proximitat al simi, però trobà la manera d’afi r-
mar de nou el seu valor, inventant la teoria de l’evolució. L’home, 
és cert, descendeix del simi, però del simi a l’home dins la teoria 
de l’evolució hi ha un progrés. ‘Així l’evolucionisme consta de 
dues parts: una no fi losòfi ca, ans només una precipitada gene-
ralització d’un gènere que les ciències especials poden d’aquí 
endavant confi rmar o refutar; l’altra no científi ca (l’element 
progrés), ans un simple dogma, indemostrat, pertanyent a la 
Filosofi a per la matèria sobre la qual versa, però de cap manera 
deduïble dels fets en què l’evolució es basa’.»

Naturalment, aquest és el fragment que donà lloc a l’argument 
ad hominem que apareix en la «Glosa nueva». Això demostra 
fi ns a quin punt, en el cas de la fi losofi a de Russell, el mestre 
—Xènius— depenia de la informació que li proporcionava el 
deixeble —Crexells. La diferent posició adoptada per l’un i per 
l’altre davant la crítica que feia Russell de l’extensió de les idees 
evolucionistes posa també de manifest el contrast entre les seves 



HISTÒRIA SOCIAL DE LA FILOSOFIA CATALANA 67

orientacions fi losòfi ques. De fet, la crítica dels sistemes que 
feia Crexells en l’article sobre Russell l’hauria poguda dirigir 
perfectament contra la fi losofi a d’Eugeni d’Ors: una fi losofi a 
d’intenció sistemàtica, que responia, bàsicament, a motivacions 
d’ordre moral i estètic i que, si s’acostava a la ciència de tant en 
tant, era només per apropiar-se’n dels resultats.

Després del ràpid recorregut de les pàgines inicials per la vida 
i l’obra del pensador gal·lès, i una vegada aclarit que aquest no 
aspirava a construir un altre sistema, un sistema més, perquè 
en ell predominava l’interès científi c sobre qualsevol altre tipus 
de motivacions, Crexells entrava pròpiament en l’exposició 
d’aquesta fi losofi a, és a dir, entrava en l’exposició dels principis 
de l’atomisme lògic: aquesta fi losofi a —explicava— no pretén 
informar sobre la realitat, sinó mostrar allò que és vàlid per a 
tots els mons possibles. Així, fi losofi a i lògica coincideixen, 
són la mateixa cosa. Les diferents ciències construeixen hi-
pòtesis que ens permeten predir els fets del món real; però, 
en última instància, tot el nostre coneixement de la realitat 
deriva del coneixement sensible. Així, doncs, els objectes dels 
sentits són els objectes més reals que coneixem. Arribats en 
aquest punt, Crexells es dedicava a posar en relleu el contrast 
que existia entre les concepcions de Russell i el que ell, infl uït 
encara per Xènius, anomenava la manera «clàssica» de posar 
els problemes.

El termes «clàssica» i «classicista» aplicats a una certa manera 
d’entendre la fi losofi a els havia utilitzats Crexells, per primera 
vegada, en l’article titulat «William James: la fi losofi a moderna 
i el pragmatisme»25. Allí, contraposava la línia empirista de 
pensament —dins la qual el pragmatisme modern no seria sinó 
la darrera fase evolutiva— a la línia «clàssica», representada, 
segons ell, per les fi losofi es de Plató i de Kant i continuada, en 
l’època contemporània, per Cohen i Husserl. Aquesta mateixa 
contraposició —amb la diferència que el pragmatisme no era 
ara esmentat per a res— la traçava de nou Crexells en l’article 
sobre Russell. Per tal d’il·lustrar-la, a més de recordar les línies 
bàsiques de les posicions de Plató i de Kant, es fi xa en el trac-
tament que dóna Russell a les nocions d’espai, temps i nombre. 
La fi losofi a clàssica, diu, fonamenta sempre la dada sensible en 

25 J. CREXELLS: «William James...», art. cit., pp. 381-384.



XAVIER SERRA68

una construcció racional pura, a la qual caldria atribuir, per tant, 
un major grau de realitat. Russell, per contra, atorgava primacia 
ontològica i epistemològica a la dada sensible. Per exemple, 
l’espai que privadament experimentem, amb els objectes defor-
mats per la perspectiva, és clarament distint de l’espai uniforme 
i continu de la física. Per a Russell, l’espai indubtablement real 
és el que experimentem, l’espai sensible, i l’espai de la física no 
és sinó una construcció hipotètica a partir de les sensacions 
d’espacialitat. Des del punt de vista clàssic, s’esdevé tot el con-
trari: l’espai de la física, que és una construcció absolutament 
pura (sense barreja d’elements sensibles) i les lleis òptiques, que 
també són una construcció intel·lectual, ens permeten explicar 
les sensacions, les impressions subjectives de l’espacialitat.

Crexells trobava inacceptable l’empirisme radical de Russell. 
Però, si la fi losofi a de l’atomisme lògic no el convencia, en canvi, 
considerava que les aportacions de Russell al desenvolupament 
de la lògica matemàtica havien estat considerables, i n’assenya-
lava tres en particular: la teoria de les relacions, la teoria dels 
tipus lògics i la contribució a l’aclariment del signifi cat de la 
idea de classe26.

La teoria de les relacions —afi rmava Crexells— és importan-
tíssima tant per a la lògica com per a la fi losofi a de les mate-
màtiques, ja que les relacions intervenen en la defi nició de les 
nocions matemàtiques fonamentals. Per exemple, la relació de 
similitud està implicada en la defi nició de nombre que donaven 
tant Russell com Frege: «El nombre d’una classe és la classe de 
totes les classes que són similars a ella». (Per cert, aquest és el 
primer text català on s’esmenta el nom del fi lòsof i matemàtic 
alemany.) Els lògics anteriors havien preferit ignorar les rela-
cions i operar només amb les classes d’objectes que aquestes 
determinaven. Així, la relació xRy la consideraven defi nida pel 
parell de termes (x,y). Però aquesta reducció originava alguns 
problemes, perquè x i y podien tenir, a més, una altra relació que 
no fos R, o, també, la relació R podia donar-se entre uns altres 

26 En les pàgines inicials de l’article, en comentar el llibre Principis de 
les matemàtiques, atribuïa també a Russell el mèrit d’haver organitzat «els 
resultats dels logicistes anteriors fi ns a convertir la lògica matemàtica en un 
cos de doctrina amb totes les característiques d’una disciplina científi ca». 
J. CREXELLS: Obres..., op. cit., vol. I., p. 271.



HISTÒRIA SOCIAL DE LA FILOSOFIA CATALANA 69

objectes que no fossin x i y. Per això, el millor era, com havia 
fet Russell, considerar les relacions en si mateixes i admetre la 
seva irreductibilitat a les classes que determinen.

La segona de les aportacions esmentades és la teoria dels 
tipus lògics, que va ser inventada per Russell com a manera 
d’evitar certes paradoxes. El cas més conegut és la paradoxa del 
mentider, que formularé en una de les seves moltes versions: 
«Aquesta oració és falsa». Si suposo que l’oració és vertadera, 
la consideració del seu contingut m’obliga a concloure que 
és falsa. Si, per contra, suposo que l’oració és falsa, com que 
el seu contingut afi rma precisament això, he de concloure 
que és vertadera. La teoria dels tipus establia una jerarquia de 
llenguatges, de tal manera que cap classe de termes no podia 
ser, alhora, membre de la classe. En el cas de la paradoxa del 
mentider, el predicat «ser falsa» determina una classe (la classe 
de les oracions falses en aquell llenguatge, que a partir d’ara 
anomenarem O) i, per tant, no pot pertànyer al mateix nivell 
que la resta de l’oració, sinó a un llenguatge de nivell superior, 
o metallenguatge, que anomenarem L. La traducció que pro-
posaria Russell de la versió que he donat de la paradoxa del 
mentider seria: «Aquesta oració és falsa en O», que com que 
és una oració de L, i no pas de O, seria simplement falsa i, per 
tant, no crearia cap tipus de problema.

Crexells, que explicava en l’article, a més de la paradoxa del 
mentider, la paradoxa de Burali-Forti sobre el nombre dels 
ordinals, advertia que, en la seva la formulació, la teoria tenia 
encara alguns defectes i que el mateix Russell no n’estava com-
pletament satisfet.

Pel que fa a la idea de classe, després de destacar la importància 
que el problema havia tingut en la història de la fi losofi a —«les 
disputes de l’Edat Mitjana entorn dels universals, diu, no eren 
més que discussions entorn de la idea de classe»—, exposava 
breument la solució aportada per Russell: «La classe és sim-
plement una fi cció lògica per a signifi car el conjunt de valors 
per als quals una funció proposicional és certa. Fora d’aquest 
context, la classe no té cap sentit. Per exemple, la classe dels 
éssers mortals és el conjunt de valors per als quals la proposició 
‘x és mortal’ és vàlida.»

Una solució que, com remarca Crexells, es pot considerar 
anàloga a la donada per Russell a la teoria dels objectes per 



XAVIER SERRA70

mitjà de l’anàlisi que fa de les descripcions defi nides, és a dir, 
de les expressions de la forma «el tal i tal», que és precisament 
el punt que passa a tractar a continuació: «La frase ‘l’autor de 
la Ilíada’ no té cap signifi cació fora del context on apareix. 
De manera que, com en el cas de la classe, no ha d’estudiar-se 
separadament el terme ‘l’autor de la Ilíada’ de la proposició on 
apareix, per exemple, ‘l’autor de la Ilíada és Homer’. Ara bé: 
l’estudi d’aquesta proposició pertany a la Lògica i, per tant, no hi 
ha problema respecte a la seva existència ni a la de cap dels seus 
membres, sinó solament respecte a la seva veritat formal.»

Segons Russell, només el coneixement directe —això és, la 
percepció sensible— ens podia informar de l’existència d’un 
objecte. Això donava a Crexells l’oportunitat de comparar la 
posició de Russell amb la dels fenomenalistes, els neorealistes, 
els neokantians i els deixebles de Franz Brentano (Meinong i 
Husserl), és a dir, amb algunes de les escoles fi losòfi ques que 
més forrolla feien en aquell moment, i arribar a la conclusió que 
la de Russell era una posició singular, única, comparable, en tot 
cas, només amb la de Leibniz —i ací acaba l’article—, amb qui 
Russell havia compartit, entre d’altres coses, l’interès per la 
lògica matemàtica i l’actitud científi ca davant dels problemes.

L’aventura frustrada

Abans he dit que l’article aparegué en els números dels Qua-
derns d’Estudi corresponents als mesos d’abril i maig del 1919. 
La publicació efectiva, però, tingué lloc una mica més tard, 
durant la tardor. Joan Crexells s’esperà fi ns a poder tenir a les 
mans almenys el número d’abril per tal d’escriure novament a 
Bertrand Russell. La carta, que acompanyava la tramesa de dos 
exemplars de la publicació, està datada el 22 d’octubre del 1919, 
i es conserva, com la primera (la que li havia adreçat set mesos 
enrere, demanant-li un retrat i unes notes autobiogràfi ques), als 
Arxius Russell de la McMaster University Library de Hamilton, 
a Ontario (Canadà). El document és interessant, perquè revela 
els interessos i els projectes de Crexells en aquella època27.

27 Aquesta segona carta també va ser inclosa a J. CREXELLS: Obres..., op. 
cit., vol. IV, pp. 431-432.



HISTÒRIA SOCIAL DE LA FILOSOFIA CATALANA 71

En la carta, després d’explicar que la publicació de l’estudi 
s’havia retardat una mica i que la segona part eixiria en el nú-
mero següent de la revista, Crexells demanava a Russell que li 
digués si les dades i l’exposició fi losòfi ca que contenia l’escrit 
eren correctes i que li indiqués la universitat on professava ales-
hores. Tot seguit, Crexells s’explicava: «Acabo de fi nalitzar els 
meus estudis universitaris i sempre he estat molt interessat en 
les qüestions de lògica i especialment en la lògica matemàtica. 
He llegit els estudis de Couturat, alguns de l’escola de Peano, 
alguna cosa de Schröder i els seus treballs El nostre coneixement 
del món exterior, Misticisme i lògica, Introducció a la fi losofi a de 
les matemàtiques i, d’un temps ençà, estic estudiant els Prin-
cipia mathematica. Desitjaria esdevenir el seu deixeble directe, 
després d’haver-ho estat d’una manera indirecta, a través de la 
lectura dels seus llibres. Demanaré a les institucions ofi cials de 
la ciutat una beca per anar a estudiar a Anglaterra i intentaré 
fer aquests estudis sota la seva direcció.»

Pel novembre, Russell respongué proposant a Crexells l’as-
sistència a uns cursos seus.

Els coneixements que, de Barcelona estant, anava adquirint 
Crexells sobre els corrents contemporanis de la fi losofi a eren 
molt apreciables, sòlids i passablement actualitzats —com ho 
demostren els seus treballs d’aquella època. Tanmateix, ell covava 
encara l’esperança de poder prosseguir algun dia aquests estudis 
a l’estranger, sota el guiatge d’un mestre il·lustre. El primer mo-
viment que realitzà en aquest sentit fou la carta, la segona carta, 
que adreçà a Bertrand Russell. Tenia llavors vint-i-tres anys.

Ateses les conviccions fi losòfi ques que havia manifestat fi ns 
aleshores, la tria no deixava de ser sorprenent. Signifi cava, al 
capdavall, que havia decidit donar prioritat a la seva especialit-
zació en una àrea concreta. La lògica i les investigacions sobre 
els fonaments de les matemàtiques —en la carta deixava ben clar 
que eren aquests els ensenyaments que li interessaven— estaven 
llavors experimentant un considerable progrés i Russell n’era 
un dels capdavanters. El propòsit de Crexells, doncs, no era en 
absolut forassenyat.

És possible que, cap a la darreria del 1919, Crexells fes algunes 
gestions davant les institucions barcelonines —l’Ajuntament o, 
potser, el Consell de Pedagogia— per tal d’anar a estudiar amb 
Russell, i que aquestes gestions no reeixissin. Sigui com sigui, 



XAVIER SERRA72

pocs mesos després acceptà una oferta del diari La Publicidad 
per a fer-se càrrec de la corresponsalia a Berlín. Marxà a mitjan 
mes de març del 1920, en companyia del seu amic Josep Maria 
de Sagarra, que també hi anava enviat pel diari madrileny El 
Sol. De manera que, només per uns dies, Crexells no es pogué 
trobar amb Russell a Barcelona.

Les corresponsalies als països europeus sembla que van exer-
cir una poderosa, irresistible atracció sobre els intel·lectuals 
catalans nascuts cap a fi nal del segle dinou. Als noms de Joan 
Crexells i Josep Maria de Sagarra, caldria afegir el de Josep 
Pla, que fou el corresponsal a París, a Itàlia —la Itàlia que es 
preparava per a l’ascensió al poder de Benito Mussolini— i en 
no sé quants indrets més. La moda —per dir-ho així— l’havia 
inaugurada uns anys abans Agustí Calvet (Gaziel), escrivint des 
del París assetjat per l’exèrcit alemany el Diari d’un estudiant. 
Per cert, Gaziel abans del seu èxit periodístic havia volgut de-
dicar-se professionalment a la fi losofi a. Fins i tot es presentà a 
unes oposicions a càtedra, però no les guanyà. Abans de Gaziel, 
les corresponsalies eren una mena de títol honorífi c. Vull dir que 
no eren remunerades. S’aprofi tava un personatge que estigués 
ja a l’estranger per qualsevol altre motiu per a proposar-li la 
col·laboració en les planes del diari. Amb l’esclat de la guerra 
europea la cosa canvià. La fam de notícies sobre el confl icte 
augmentà la venda de diaris i, alhora, determinà l’aparició del 
corresponsal d’ofi ci —a l’altre, al corresponsal amateur, com 
que no cobrava, no se li podia exigir que escrivís notícies de 
debò ni, naturalment, que s’exposés a les incomoditats de viure 
en una àrea trasbalsada per la guerra. El fi nal de la confl agració 
no es pot dir que dugués, precisament, la pau i la tranquil·litat. 
Diversos estats europeus entraren en un període de transfor-
macions polítiques radicals. D’altra banda, estava la qüestió del 
deute de guerra, que enverinava la pau signada a Versalles. Els 
corresponsals, doncs, encara podien fer feina. Naturalment, 
per poc preu, perquè els diaris catalans, tret d’alguna excepció, 
no havien sortit encara de la precarietat econòmica. La solució 
era enrolar-hi gent jove, a qui la il·lusió del viatge i el gust de la 
novetat fessin oblidar les incomoditats del viure a dispesa i de 
l’anar sempre curts de bitllets.

Crexells, a Alemanya, en aquella avinentesa —després hi tor-
naria dues vegades més—, s’hi estigué fi ns a fi nal d’any i complí 



HISTÒRIA SOCIAL DE LA FILOSOFIA CATALANA 73

escrupolosament amb les seves obligacions periodístiques: envià 
al seu diari prop de quaranta articles informant de la situació 
política i econòmica, de la vida quotidiana, de les estrenes tea-
trals i de les modes artístiques i literàries. Sovint intercalava en 
el comentari de l’actualitat un bocí de fi losofi a accessible, que 
el lector del diari pogués fàcilment digerir. En els comentaris 
estètics seguia encara fi del a l’ideari orsià —mediterranisme, 
classicisme, etc. En política, feia declaracions nacionalistes i an-
timonàrquiques —directament, criticava el kàiser Guillem, però 
al lector català no li costava gaire de veure que tot el que deia 
contra el kàiser podia aplicar-se a Alfons XIII. En economia, 
defensava la superioritat del sistema liberal sobre el comunisme. 
S’interessà molt pels problemes econòmics —dels quals, abans 
d’anar a Berlín, ja en tenia alguna idea, perquè havia fet estudis 
a l’Escola de Comerç—, i els posava en relació amb la qüestió 
social. En aquest sentit, crec que el mateix Crexells deia que 
Alemanya era en aquell moment un autèntic laboratori, per-
què hi havia, per una banda, el problema del fort endeutament 
contret per l’Estat durant la guerra, agreujat encara per les 
considerables sumes que, en concepte de reparacions, havia de 
pagar als Aliats i, per l’altra banda, al país s’havia produït una 
revolució. L’experiència del periodisme havia obert la curiositat 
de Crexells a aquests nous temes, però la fi losofi a continuava 
sent la seva dèria principal. Tot just abans de marxar a Alemanya, 
en un article titulat «Coneixement i objecte: una antinòmia»28, 
Crexells s’havia plantejat un dilema. Quan tornà, l’havia resolt, 
o millor dit, havia pres partit.

El dilema que s’havia plantejat Crexells era: què és prefe-
rible: l’idealisme dels neokantians o el realisme de Husserl i 
els altres deixebles de Franz Brentano? Fins aleshores havia 
tendit a remarcar només les coincidències entre aquelles dues 
escoles: antipsicologisme i aspiració a una fi losofi a científi ca 
en els mètodes i en l’actitud. En aquell article, en canvi, per 
primera vegada, plantejava la incompatibilitat dels dos corrents 
fi losòfi cs. Davant del problema de la relació entre la realitat i 
el coneixement, els neokantians donaven prioritat al coneixe-

28 J. CREXELLS: «Coneixement i objecte: una antinòmia.», La Revista 
(1-IV-1920), pp. 66-67. Inclòs a J. CREXELLS: Obres..., op. cit., vol. I., pp. 
64-69.



XAVIER SERRA74

ment —la realitat és sempre la realitat coneguda—, mentre que 
Husserl donava prioritat a la realitat —la realitat és independent 
del coneixement i el condiciona. En una conferència que pro-
nuncià a la Universitat de Salamanca poc després d’haver tornat 
d’Alemanya, Crexells es decantà per la solució que donaven al 
problema Brentano, Husserl i Meinong. La conferència, que es 
titulà «El renacimiento de la Escolástica», va ser ressenyada per 
Josep Pla en les pàgines de La Publicidad29 i, mesos després, amb 
el títol lleugerament canviat —«El retorn a l’Escolàstica»— fou 
publicada íntegra i en català en La Revista30. D’aquesta conferèn-
cia de Crexells sempre m’ha intrigat una mica l’èmfasi que posa 
en la paraula «escolàstica». És cert que Franz Brentano va ser 
un especialista en Aristòtil i que el seu pensament s’inspirà en 
alguns autors escolàstics, però Husserl, Meinong o Scheler, po-
den ser considerats en algun sentit pròxims a l’«escolàstica»? El 
corrent fi losòfi c que promogueren pot ser qualifi cat de «retorn 
a l’Escolàstica»? Em sembla que no. Una de les denominacions 
que s’han proposat per designar conjuntament aquests autors, 
entre els quals hi ha diferències notables que impedeixen parlar 
d’escola, és la de «realistes alemanys»; d’aquesta manera, alhora 
que es remarca la seva oposició a l’idealisme, els distingeixen del 
moviment realista anglosaxó31. Més sovint, els aglutinen entorn 
de la fenomenologia, en qualitat de precedents —Brentano— o 
d’adlàters —Meinong. Totes dues designacions tenen defectes 
i, si no són preses cum grano salis, poden ser desorientadores. 

29 J. PLA: «Segunda conferencia de Crexells en Salamanca: el renacimi-
ento de la Escolástica», La Publicidad, edició de la nit (11-III-1921). Al 
peu de l’article hi ha una nota de la redacció que diu que l’article havia 
estat rebut amb molt de retard. El dia 8 de març, també en l’edició de 
la nit, el mateix diari havia publicat «Primera conferencia de Crexells en 
Salamanca: el sentido de la cultura moderna». Les conferències pronun-
ciades per Crexells a Salamanca, doncs, van ser aquestes dues. Josep Pla 
ha deixat escrites les incidències d’aquell viatge, que va fer acompanyant 
Joan Crexells, en el llibre Madrid, 1921.

30 J. CREXELLS: «El retorn a l’Escolàstica», La Revista, 140 (juliol del 
1921), pp. 210-214. Inclòs a J. CREXELLS: Obres..., op. cit., vol. I., pp. 
90-102.

31 És el cas d’Emile Bréhier. Vegeu la seva Histoire de la Philosophie, 
Presses Universitaires de France, 1a ed., París:1945. Hi ha traducció al 
català: Història de la Filosofi a, Servei de Publicacions de la Universitat 
Autònoma de Barcelona, Barcelona:1998-2002, 3 vols.



HISTÒRIA SOCIAL DE LA FILOSOFIA CATALANA 75

Així i tot, no ho són tant com la forçada assimilació a l’escolàs-
tica. He pensat si Crexells, que en retornar d’Alemanya havia 
aconseguit a Barcelona un contracte com a professor auxiliar 
de la càtedra de Lògica Fonamental32 —la càtedra que ocupava 
Josep Daurella— no volia, amb aquella conferència, guanyar-se 
el favor del senyor catedràtic, neoescolàstic tancat i inamovible, 
com hem tingut ocasió de veure.

Sigui com sigui, hi ha, a banda d’aquest, altres fets destacables 
que es van produir en la vida de Crexells després de la seva 
tornada d’Alemanya i que tenen relació amb la seva voluntat de 
dedicar-se professionalment a la fi losofi a: cal esmentar, d’una 
banda, l’elaboració de la seva tesi doctoral —Les veritats abso-
lutes— i, de l’altra, el fet que, fi nalment, es decidís a sol·licitar 
una beca a la Junta para Ampliación de Estudios per tal d’anar 
a estudiar amb Russell.

Les notícies que ens han arribat sobre la tesi de Joan Crexells 
són contradictòries. Els editors de les Obres completes daten 
la lectura de la tesi el 191933. Però això és incompatible amb la 
informació que dóna Josep Pla en els Homenots, on assegura que 
Crexells anà a Madrid la primavera del 1921 per fer uns exàmens 
del doctorat34. El testimoni de Jaume Serra Hunter, antic pro-
fessor de Crexells a la Universitat de Barcelona, encara complica 
més les coses, dient que el seu deixeble mai no arribà a presentar 
cap tesi35. Finalment, Alexandre Galí, en el llibre XIXè de la 
seva monumental i desmarxada obra Història de les institucions 
i del moviment cultural a Catalunya 1900-1936, diu, en referir-
se a Les veritats absolutes, que hem de parlar d’«assaig de tesi», 
millor que de «tesi doctoral», «puix Crexells —assegura— no 
era doctor», i situa l’elaboració de l’escrit «entre l’any 1921 i 
el 1922, o sigui al retorn del seu primer viatge a Alemanya»36.

32 Qui dóna aquesta informació és N. BILBENY: Joan Crexells..., op. 
cit., p. 27.

33 Vegeu J. CREXELLS: Obres..., op. cit., vol. I., p. 311.
34 Vegeu els llibres de J. PLA: Homenots. Primera sèrie, Destino, 

Barcelona:1969, pp. 440-442, i Madrid, 1921, Selecta, Barcelona:1957.
35 J. SERRA HUNTER: «La vocació fi losòfi ca d’En Crexells», La Nova 

Revista, 2 (1927), p. 117.
36 A. GALÍ: Història de les institucions i del moviment cultural a Catalunya 

1900-1936, llibre XIXè: «Congressos i moviment científi c i fi losòfi c», 
Fundació Alexandre Galí, Barcelona:1986, p. 244.



XAVIER SERRA76

Deixant de banda la qüestió de si Crexells arribà o no a ser 
doctor —potser inicià el procés però mai no el culminà37—, la 
datació de la tesi —o assaig de tesi— que donen els editors de les 
Obres completes no pot ser de cap manera la correcta. M’explico: 
el primer impuls de Crexells en fi losofi a va ser, com ja he dit, 
adherir-se al neokantisme. Els treballs «Hermann Cohen», «La 
natura i la història, de Pedro Dorado Montero», «Temes de fi lo-
sofi a», «William James: la fi losofi a moderna i el pragmatisme» 
i «Leonardo Coimbra: el Creacionisme», tots publicats entre 
1918 i 1919, segueixen aquesta línia. En els dos darrers, a més, 
es detecta una tendència a compatibilitzar el neokantisme i la 
fi losofi a husserliana. L’1 d’abril del 1920, dies després de marxar 
Crexells cap a Alemanya, es publicava en La Revista l’article 
«Coneixement i objecte: una antinòmia», que palesava la incom-
patibilitat entre les dues línies de pensament —la neokantiana i 
la husserliana—, i a la tornada, exactament l’1 de març del 1921, 
Crexells llegia a Salamanca la conferència «El renacimiento de la 
escolástica», en què prenia partit a favor de Brentano i Husserl 
i en contra del neokantisme. L’evolució fi losòfi ca de Crexells el 
va portar, doncs, del neokantisme inicial, amb aproximacions 
puntuals a la fi losofi a de Husserl, a la preferència pel realisme 
germànic, amb franc refús del neokantisme. Aquesta darrera és, 
precisament, la posició que adopta en l’assaig de tesi doctoral, 
que tracta de la lògica segons les idees de Bolzano i de Husserl. 
Si la tesi hagués estat defensada, com diuen els editors de les 
Obres completes, el 1919, Joan Crexells no hauria evolucionat 
mai, sinó que hauria estat sempre un indecís que queia cons-
tantment en contradiccions o, el que és pitjor, un farsant que 
simulava plantejar-se un dilema quan ja el tenia resolt de feia 
temps. Com que això no sembla probable, i l’orientació de 
l’assaig de tesi coincideix amb les preferències manifestades l’1 
de març del 1921 a Salamanca, és lògic pensar que Alexandre 
Galí tenia raó en aquest punt de la datació i que Crexells hau-
ria redactat Les veritats absolutes «entre l’any 1921 i el 1922». 
Això, a més, coincidiria amb la informació que dóna Pla38.

37 Potser, aquesta és l’única manera de conciliar els dos testimonis més 
directes que tenim: el de Josep Pla i el de Jaume Serra Hunter.

38 Després d’haver redactat aquest paràgraf, em vaig adonar, en una nova 
relectura de Les veritats absolutes, que el mateix Crexells havia deixat cons-



HISTÒRIA SOCIAL DE LA FILOSOFIA CATALANA 77

Sigui com sigui, Crexells tenia previst, el 1921, continuar 
dedicant-se a la lògica, per això va sol·licitar la beca. En una 
carta que adreçà a Unamuno després del viatge a Salamanca 
exposa els seus plans: «He demanat a la Junta para Ampliación 
de Estudios una pensió per tal d’anar a Anglaterra. Voldria es-
tudiar el moviment fi losòfi c anglès contemporani, davant del 
qual ens trobem a Espanya perfectament desorientats, cosa 
que contrasta amb el coneixement que ací es té de la fi losofi a 
alemanya, de la qual coneixem fi ns i tot els autors insignifi cants. 
A més a més, treballaria sobre coses de Lògica matemàtica, de 
les quals ja fa molt de temps que m’ocupo. Si la sol·licitud fos 
resolta favorablement, a principi del proper curs marxaria a 
Anglaterra.»39

Així, doncs, malgrat el temps transcorregut i el pas pel pe-
riodisme, Crexells es mantenia en la seva intenció. Qualsevol 
dels dos objectius assenyalats en la carta —especialitzar-se en 
la moderna lògica matemàtica i familiaritzar-se amb la fi losofi a 
britànica—, per si sol, justifi cava de sobres la concessió de la 
beca, que tanmateix li fou denegada.

Dels tretze fi lòsofs que pensionà la Junta para Ampliación 
de Estudios des de la seva creació, per reial decret, el gener del 
1907, fi ns a l’esclat de la Guerra Civil, en què s’interromperen les 
seves activitats, dotze van triar fer els seus estudis a Alemanya, 
encara que cinc d’ells visitaren també universitats d’altres països 
(tres anaren a França; un, a Suïssa; i un altre, a Itàlia). L’únic 

tància de la data en què redactava el seu treball: «Observi’s —diu— que 
hem defi nit la veritat absoluta com aquella veritat no condicionada per cap 
estat de fet. De manera que no podrà ser una veritat absoluta cap veritat 
que deixi de ser-ho en el moment que el seu subjecte experimenti alguna 
modifi cació. La veritat ‘aquesta taula és negra’ pot deixar de ser-ho en un 
moment donat. Així, doncs, no serà una veritat absoluta. Per tal que ho 
sigui, és necessari que una determinació temporal intervingui i es digui 
‘aquesta taula, el dia 15 de gener de 1921, és negra’. Així, l’objecte real 
‘aquesta taula’ pot canviar o desaparèixer, sense canviar o desaparèixer 
l’objecte ‘aquesta taula el dia 15 de gener de 1921’.» J. CREXELLS: Obres..., 
op. cit., vol. I., p. 409. Evidentment, aquestes línies de Crexells fan sobre-
ra la meva argumentació respecte de la data en què fou escrit el treball. 
Tanmateix, considero que el paràgraf que vaig redactar continua tenint 
valor expositiu, en la mesura que aclareix les fi tes de l’evolució fi losòfi ca 
de Crexells, i això m’ha decidit a deixar-lo com està.

39 J. CREXELLS: «Cartes», a Obres..., op. cit., vol. IV, pp. 441-443.



XAVIER SERRA78

pensionat que no anà a Alemanya per res fou Adolfo Bonilla y 
San Martín, però el seu era un cas del tot particular: catedràtic 
d’Història de la fi losofi a a la Universitat Central de Madrid en 
el moment de demanar l’ajut, la seva intenció era escriure una 
història de la fi losofi a espanyola monumental i exhaustivament 
documentada, per la qual cosa s’havia proposat aconseguir 
reproduccions dels manuscrits llatins de Maimònides, Llull, 
Servet, etc., que es conservaven al British Museum de Londres 
i a la Bibliothèque National de París40. Si exceptuem, doncs, 
aquest darrer cas, sembla clar que la Junta, en el seu propòsit 
de renovació de la cultura fi losòfi ca a l’Estat espanyol, caigué 
en la trampa de la unilateralitat, acceptant només peticions 
que incloïen un període més o menys llarg de formació a les 
universitats alemanyes. No vull insinuar —que quedi això ben 
clar— que es tractés d’una orientació conscientment programa-
da i estratègicament imposada pels responsables de la política de 
pensions de la institució. No arribaven a tant. La unilateralitat 
que es produí degué ser el producte combinat dels prejudicis i 
la imprevisió dels adalils de la renovació cultural espanyola i de 
la manca d’imaginació dels peticionaris. Sigui com sigui, la sol-
licitud de Crexells, que hauria posat, en el cas d’haver estat atesa, 
una mica de contrapès a la germanofília imperant i hauria obert 
una línia d’absorció cultural —en lògica i en fi losofi a— força 
prometedora, anà a parar a la galleda de les escombraries.

Les veritats absolutes

Les veritats absolutes —Las verdades absolutas, en realitat— és 
l’escrit més extens i de més volada de tots els elaborats per 
Crexells. Es dóna com a segur, com hem vist, que havia de 
ser —o fou— la seva tesi doctoral, cosa que explicaria la seva 
redacció en espanyol, quan tots els altres escrits de Crexells 
sobre temes relacionats amb la fi losofi a, excepte els articles 
que pogué inserir en el diari La Publicidad, estan redactats en 
català —durant les tres primeres dècades del segle XX, a més 

40 E. FERNÁNDEZ: «Los becarios de fi losofía de la Junta para Ampliación 
de Estudios y sus repercusiones en la fi losofía española anterior a la Guerra 
Civil», Cuadernos Salmantinos de Filosofía, 5 (1978), pp. 435-446.



HISTÒRIA SOCIAL DE LA FILOSOFIA CATALANA 79

de ser el castellà l’única llengua amb validesa acadèmica a l’Es-
tat espanyol, només la Universitat Central de Madrid estava 
autoritzada a realitzar les proves i expedir el títol de doctor i, 
per tant, el canvi de llengua era inevitable. Sigui com sigui, el 
text romangué inèdit fi ns al 1933, quan, mort ja Crexells, els 
seus amics Carles Riba i Joan Estelrich l’exhumaren per tal 
d’incloure’l en el recull Primers assaigs, juntament amb la sèrie 
d’articles sobre fi lòsofs contemporanis que havia escrit per als 
Quaderns d’Estudi i La Revista41.

Publicat en el seu moment, és a dir, al començament de la 
segona dècada del segle XX, Les veritats absolutes hauria esdevin-
gut la primera aportació seriosa per a la introducció del corrent 
fenomenològic de la fi losofi a a Catalunya, a més de contenir 
una nova incitació per a l’estudi dels darrers desenvolupaments 
en l’àrea de la lògica i els fonaments de les matemàtiques, 
afegint-se en aquest darrer sentit a d’altres treballs del mateix 
Crexells, principalment al seu article sobre Bertrand Russell. 
L’any 1933, però, quan fou donat al públic, la cultura catalana 
ja comptava amb intel·lectuals que havien arribat per altres 
mitjans als mateixos resultats: Joaquim Xirau, que professava 
a la Universitat de Barcelona d’ençà del 1928, havia ja publicat 
diversos treballs entorn de la fenomenologia42, i David Garcia 
Bacca, que no trigaria a ser nomenat també professor de l’Alma 
Mater barcelonina, donava aquell mateix any a la impremta els 
Assaigs moderns per a la fonamentació de les matemàtiques43. 
Aquest retard de 10 anys en la publicació és, doncs, la causa 
que l’assaig de Crexells no exercís un paper determinant en 
l’evolució del pensament català posterior.

Independentment, però, de la seva efi càcia en la renovació de 
la cultura fi losòfi ca a Catalunya, Les veritats absolutes és un text 
de fi losofi a magnífi c. En el primer capítol, titulat «Introducció 
històrica al problema», Crexells exposava quina era, des del seu 

41 J. CREXELLS: Primers assaigs, Llibreria Catalònia, Barcelona:1933.
42 J. XIRAU: El sentit de la veritat, La Revista, Barcelona:1929 (n’hi 

ha una edició anterior en espanyol: El sentido de la verdad, Cervantes, 
Barcelona:1927) i «Notas sobre la fenomenología fi losófi ca de Edmund 
Husserl», Revista de Pedagogía, vol. III, 30, pp. 201-208, i 31, pp. 257-261 
(juny-juliol del 1924).

43 D. GARCIA: Assaigs moderns per a la fonamentació de les matemàtiques, 
Institut d’Estudis Catalans, Barcelona:1933.



XAVIER SERRA80

punt de mira, la situació de la fi losofi a en el seu temps: arra-
conada per l’imparable progrés dels coneixements científi cs, a 
la fi losofi a no li quedava cap altre remei que cercar un àmbit 
de problemes on la ciència no pogués arribar, perquè en cas de 
superposició dels àmbits, és clar, la fi losofi a no tenia res a fer 
—si obtenia els mateixos resultats que la ciència, era sobrera; si 
n’obtenia de diferents, no tenia credibilitat. Les eixides que fi ns 
aleshores s’havien provat eren: o bé la renúncia al pensament 
racional, en la línia de la fi losofi a de Bergson; o bé el neokan-
tisme, que, sense renunciar al coneixement racional, proposava 
dirigir l’atenció vers el subjecte, en comptes de dirigir-la cap a 
l’objecte, i estudiar les condicions a priori del coneixement; o 
bé l’historicisme, que partia de la diferència fonamental entre 
les ciències naturals i la història i proposava aquesta darrera 
com a centre de la refl exió fi losòfi ca; o bé, fi nalment, la direc-
ció donada a la fi losofi a per Bolzano, Brentano i Husserl, que 
deien no ocupar-se dels objectes reals —aquests queien sota 
la jurisdicció de la ciència—, sinó d’uns objectes ideals: els 
signifi cats. Crexells, si més no a l’hora de fonamentar la lògica, 
un tema que ocupa sis dels nou capítols que integren l’estudi 
—dels altres tres, un és la introducció i els altres dos, que va 
deixar per al fi nal, versen sobre problemes relacionats amb la 
teoria del coneixement—, es decanta per la darrera opció.

La lògica que presentava Crexells en Les veritats absolutes era 
distinta de la lògica tradicional, que era la que coetàniament 
explicava Daurella a la seva càtedra. Aquesta —oblidant ara tot 
el relacionat amb la Lògica material o Criteriologia, la Metodo-
logia i la Noètica, i centrant la nostra atenció únicament en la 
Lògica formal— tenia per objecte els conceptes, el judicis i els 
raonaments tal com es formen, o haurien de formar-se, en la 
ment humana —Daurella en diria «ànima», i no «ment»— per 
tal d’assolir la veritat. Per això, aquesta part anava precedida en 
els manuals d’un extens capítol introductori titulat generalment 
«Prenocions psicològiques». La lògica tradicional era, doncs, 
una lògica psicologista, si més no en la intenció. Una lògica que 
partia d’uns presumptes coneixements sobre el funcionament 
real del psiquisme humà amb vista a ordenar el pensament per 
a la consecució de la veritat. Tant se valia que aquells pretesos 
coneixements de la ment humana fossin pures elucubracions 
metafísiques sense cap base científi ca i experimental. La intenció 



HISTÒRIA SOCIAL DE LA FILOSOFIA CATALANA 81

era fonamentar la lògica en una psicologia. La lògica que havia 
assumit Crexells, en canvi, la lògica de Bolzano i de Husserl, 
aspirava a aïllar l’element lògic pur, separant-lo de la seva clofolla 
psíquica i lingüística. D’una banda, hi ha el judici, l’activitat 
de jutjar tal com té lloc en els subjectes humans reals. D’una 
altra, l’expressió d’aquests judicis, la seva concreció per mitjà 
de paraules en l’oració. I de l’altra, encara, la proposició, que és 
el correlat intencional d’aquells judicis i el signifi cat d’aquelles 
oracions. Aquesta, a diferència d’aquells, no té una existència 
real. És un objecte ideal. Dels judicis, se n’ocupa la psicologia. 
De les oracions, la gramàtica. La lògica no té res a veure amb 
aquestes disciplines i s’ocupa únicament de les proposicions. 
Però cal encara fi lar més prim, restringir més l’objecte: «En el 
correlat ideal al qual es refereix un acte real de jutjar, existeixen 
més elements que els que determinen la veritat o falsedat del 
judici. Cada paraula és molt més rica en sentits que els que 
determinen la seva veritat o falsedat i que són representats en 
el judici real. Però a la lògica només li interessen els elements 
que determinen la veritat o la falsedat i a l’home, en el moment 
que s’interessa només per la veritat o la falsedat, no li interessen 
tampoc més que els esmentats elements.»44

La lògica només s’ocupa del caràcter fonamental de les pro-
posicions. Això és: només s’ocupa de les proposicions en tant 
que són veritats o falsedats. Per a Crexells, una veritat és, doncs, 
una proposició: un objecte ideal, transcendent i, cal remarcar-
ho, independent respecte de qualsevol subjecte: «En realitat, 
ni el subjecte psicològic, ni l’immanent, ni el transcendental, 
crea la veritat; la veritat és descoberta. I contràriament a la tesi 
de Kant, cada dia sembla més clar que el subjecte en l’acte de 
coneixement, obeeix les lleis de l’objecte i no li dicta a l’objecte 
les seves.»45

Fins ací Crexells no ha fet més que seguir les idees de Bolzano 
i de Husserl sobre la lògica. Engrescat, però, amb la possibilitat 
d’eliminar completament el subjecte, Crexells farà un pas més: 
eliminar també qualsevol referència al jo en el criteri de certesa.

Tradicionalment la fi losofi a —Husserl inclòs— ha acudit a 
l’evidència com a criteri de coneixement vertader. Però l’evi-

44 J. CREXELLS: Obres..., op. cit., vol. I, pp. 374-375.
45 Ibidem, p. 364.



XAVIER SERRA82

dència és generalment entesa com un sentiment subjectiu i, en 
aquest cas, quina seguretat ens ofereix? A més, per aquest camí 
recauríem en el psicologisme. Crexells coneix els esforços de 
Husserl per separar l’evidència de qualsevol mena de sentiment 
subjectiu, psicològic, per fer-la dependre de la naturalesa de la 
proposició. Tanmateix, si es fa servir l’evidència com a criteri 
de veritat, la referència a un hipotètic subjecte, per molt trans-
cendental que sigui, és ineliminable. En aquest punt, Crexells 
se separa de Bolzano i de Husserl. Al seu parer, la lògica ens 
proporciona la possibilitat de prescindir totalment de la sub-
jectivitat. Entre les proposicions existeixen relacions com ara 
la compatibilitat (quan es possible la seva veritat simultània), 
la incompatibilitat (quan no ho és), la implicació (quan la ve-
ritat d’una exigeix la veritat de totes les altres), etc. Hi ha, en 
particular, un cas d’implicació al qual Crexells dóna una gran 
importància, perquè és —diu— «el fonament de la deducció»: 
«La veritat d’una proposició el predicat de la qual és un concepte 
compost, implica la veritat de la proposició el contingut de la 
qual no tindria cap altra variació que la del fet que el predicat 
sigui una de les parts de l’esmentat compost.»46

Com que aquestes relacions es donen entre proposicions en si, 
i no en relació amb el subjecte que les pensa, la seva objectivitat 
és absoluta i, en aquest sentit, Crexells creu que ofereixen les 
màximes garanties de certesa. El criteri de coneixement vertader 
ha de basar-se en les notes de les proposicions que ens perme-
ten relacionar-les unes amb altres. El criteri de coneixement 
vertader és, per a Crexells, la deducció.

Naturalment, ja havia previst algunes de les possibles ob-
jeccions. En primer lloc, admetia, és clar, que la deducció no 
funciona en el buit. Cal partir d’uns principis o axiomes. I, com 
ens assegurarem de la veritat d’aquests axiomes sense recórrer 
a l’evidència? En segon lloc, la deducció funciona segons uns 
principis. Com els arribem a conèixer? No per deducció, cer-
tament. En tercer lloc, una deducció no és sinó una tautologia. 
Mai no podrà generar veritats noves. El mètode deductiu és 
estèril, no fa avançar el coneixement.

Crexells responia a la segona objecció dient que els principis 
de la deducció són precisament la compatibilitat, la incompa-

46 Ibidem, p. 414.



HISTÒRIA SOCIAL DE LA FILOSOFIA CATALANA 83

tibilitat, la implicació, etc., és a dir, les relacions entre les pro-
posicions en si, les quals, a més a més, estarien implícitament 
contingudes en la mateixa idea de veritat. Per tal de respondre 
a les altres dues objeccions recorre als progressos en les mate-
màtiques i a la lògica matemàtica.

Sobre la necessitat d’uns axiomes situats al principi de la 
cadena deductiva, diu: «Ha de remarcar-se que la matemàtica 
moderna mira d’evitar aquest element pertorbador dels axiomes 
entesos com a veritats no obtingudes per demostració, optant 
per reduir-los, en rigor, a elements de defi nició, o per demos-
trar-los. I una defi nició no és vertadera ni falsa (...). De manera 
que al principi de la cadena de deduccions pot perfectament no 
donar-se una veritat, sinó una defi nició. Així, les propietats de 
la suma es dedueixen, no d’una veritat prèvia, sinó d’una prèvia 
defi nició de la suma i de les propietats dels nombres naturals, 
de la defi nició dels nombres naturals.»47

Aquest recurs a les defi nicions com a punt de partida de les 
demostracions l’inclourà en el plantejament i la resposta a la 
tercera objecció: «Es pot encara objectar que, en el cas que la de-
ducció fos l’únic criteri de coneixement, el nostre coneixement 
no seria més que una immensa tautologia d’allò que haguéssim 
prèviament exposat en les defi nicions. De manera que la marxa 
del nostre coneixement seria la següent. Es posaria per defi nició 
un objecte i s’anirien fent sobre aquell objecte les afi rmacions 
contingudes en la defi nició. De manera que, pròpiament, l’única 
afi rmació feta seria: A és A.

»Però cal remarcar que les proposicions obtingudes per pura 
deducció de defi nicions són, de vegades, molt distants de la pri-
mitiva defi nició, perquè els seus predicats es constitueixen:

»a) D’elements continguts d’una manera no ostensiva en els 
predicats de la proposició. Per exemple, el predicat ‘racional’ 
contingut en el concepte ‘home’.

»b) D’elements deduïts dels predicats atribuïts per defi nició 
a una cosa o inclosos implícitament en la defi nició.

»c) D’elements que convinguin o es dedueixin exclusivament 
de la negació d’algun dels predicats de la defi nició, i que són 
predicats negativament de l’objecte. Per exemple, la nota de 
racionalitat aplicada per defi nició a l’home, implica que li és 

47 Ibidem, p. 418.



XAVIER SERRA84

exclosa la d’irracionalitat. La irracionalitat va lligada neces-
sàriament amb la irresponsabilitat; així, doncs, l’home no és 
irresponsable.»48

Els exemples de debò, però, els extraurà també en aquest 
cas de les matemàtiques, o millor dit, del que els lògics han dit 
sobre les matemàtiques: «Cal remarcar que les geometries no 
euclidianes dedueixen una part del seu contingut de la negació 
de l’atribució del postulat d’Euclides als objectes sobre el quals 
versen. I cal remarcar també que als nombres transfi nits, en ma-
temàtiques, els són atribuïdes qualitats nascudes de la negació 
del predicat fonamental dels nombres naturals (l’aplicabilitat 
del principi d’inducció completa).»49

Si això darrer —segons indica una nota a peu de pàgina— ho 
ha pres de la Introducció a la Filosofi a Matemàtica, de Bertrand 
Russell, el que ve a continuació ho ha tret de La lògica deductiva 
en la seva darrera fase de desenvolupament, de Padoa: «L’aplicació 
de criteris purament deductius, segons el principi d’identitat, 
porta, d’altra banda, diu Padoa, a conclusions de la forma ‘tri-
angle equilàter=triangle equiangle’, proposició deduïda, en 
la Geometria d’Euclides, de la defi nició separada de les dues 
espècies de triangles. Aquesta proposició és evidentment una 
cosa molt important, malgrat haver estat obtinguda per una 
simple deducció.»50

Per tant, conclou Crexells, es poden obtenir per deducció 
veritats noves.

La convicció en la fertilitat i la seguretat del mètode deductiu 
explica que Crexells, fi ns i tot després d’haver assumit les idees 
de Bolzano i de Husserl sobre la lògica, mantingués l’interès 
per la lògica matemàtica i, més concretament, per la lògica ma-
temàtica tal com l’havia desenvolupada Russell. És a dir: per la 
lògica matemàtica entesa com una anàlisi de les formes de la de-
ducció. La lògica de Schöder, que aconseguia la matematització 
restringint el seu objecte a l’anàlisi de les relacions d’extensió 
entre els dos termes de la proposició (subjecte i predicat), te-
nia, al seu parer, un interès molt menor: «La lògica matemàtica 
entesa d’aquesta manera tracta d’una sola mena de judicis, això 

48 Ibidem, pp. 419-420.
49 Ibidem, p. 420.
50 Ibidem, pp. 421-422.



HISTÒRIA SOCIAL DE LA FILOSOFIA CATALANA 85

és, d’aquells que tenen un predicat de quantitat com ara el citat 
com a exemple en el text: ‘els conceptes d’home i animal racio-
nal són idèntics’. [Però] la lògica matemàtica, especialment 
en Russell, s’ha alliberat d’aquesta limitació, perquè, més que 
no les relacions quantitatives, en el judici examina les formes 
de deducció: és a dir, que l’adjectiu ‘matemàtica’ expressa ací 
l’atenció al procés de la deducció, característic de la matemàtica, 
més que no la consideració purament quantitativa.»51

El malaguanyat Crexells

Crexells era un jove ple de recursos. Després de rebre la ne-
gativa de la Junta para Ampliación de Estudios, decidí orientar 
els seus passos cap als estudis tècnics. A la Catalunya de les 
primeres dècades del segle XX, les oportunitats de dedicar-
se professionalment a la creació intel·lectual eren tan minses 
que tothom que emprenia aquell camí procurava de guardar 
un roc a la faixa, per si les expectatives no es complien. El roc 
a la faixa de Crexells fou l’estadística. Melcior Font52, que el 
conegué personalment, i conegué gent que l’havia conegut, 
escriví que, des del batxillerat, Crexells havia compartit el gust 
per la literatura amb l’afecció per les matemàtiques —un fet no 
gaire habitual a les nostres terres, que solen donar matemàtics 
semianalfabets i lletraferits incapaços de calcular una arrel 
quadrada. Quan Crexells es decantà pels estudis fi losòfi cs, 
aquella afecció primerenca sembla que es transformà i donà lloc 
a l’interès per seguir les especulacions entorn dels fonaments 
de l’aritmètica i la geometria i les ganes de conèixer el desen-
volupament d’aquella nova lògica que utilitzava els mètodes i el 
simbolisme matemàtics. Però, al costat d’aquesta «depuració» 
—diríem— de l’afecció per les matemàtiques, al costat d’aquesta 
matemàtica subtil i fi losofi tzada, Crexells conservà sempre 
—probablement els estudis que cursà a l’Escola de Comerç 
tingueren gran importància en aquest sentit— l’habilitat per 
moure’s en el terreny de la matemàtica aplicada i rutinària, de la 

51 Ibidem, nota a peu de p. 385.
52 M. FONT: «Joan Crexells. (Dades per a una biografi a.)», Revista de 

Catalunya, vol. XXXII (1927), pp. 158-177.



XAVIER SERRA86

matemàtica, en defi nitiva, de l’industrial i del botiguer —el seu 
pare, que aleshores ja feia temps que era mort, s’havia enriquit 
fabricant i venent miralls i Crexells, sembla, havia hagut de 
vèncer resistències familiars per a escapar del negoci i dedicar-se 
a la fi losofi a. Aquesta habilitat per a veure l’entrellat matemàtic 
de la vida pràctica ja s’havia manifestat durant la seva primera 
estada a l’estranger, en els informes que envià de la complica-
díssima situació econòmica alemanya per al diari La Publicidad. 
Potser fou llavors que, com que s’havia hagut d’interessar pel 
difícil problema que tenien plantejat els governants alemanys 
—mantenir l’equilibri entre les necessitats fi nanceres d’un Estat 
en bancarrota i les reivindicacions econòmiques dels obrers, 
que al capdavall eren els qui havien fet la revolució que havia 
acabat amb l’anterior estat de coses—, trobà una altra forma de 
«depurar» la seva habilitat amb els nombres, una nova manera 
de barrejar les matemàtiques amb els problemes teòrics que 
l’interessés. Perquè una cosa és clara: a Crexells, de les ma-
temàtiques, fi ns i tot de les matemàtiques pràctiques, només 
l’interessava la teoria. Si li hagués agradat simplement comptar, 
i específi cament comptar moneda, sempre hauria estat a temps 
de tornar a la botiga familiar i seure davant la caixa. No dic que 
no l’atragués també la idea de solucionar defi nitivament, amb 
el canvi d’orientació que imposà als seus estudis, el problema 
del modus vivendi, que és el problema menys teòric de tots. 
La fi losofi a, tal com anaven les coses, li podia donar només els 
diners justos per a fer la viu-viu. I, això, sense possibilitats de 
comprometre’s i fer plans de futur, perquè, a sobre, els con-
tractes que aconseguia eren eventuals —des del primer, que li 
proporcionà Eugeni d’Ors, de professor assistent al Seminari 
de Filosofi a, fi ns al que llavors ocupava, a l’Escola Normal de 
la Mancomunitat, com a professor contractat pel Consell de 
Pedagogia. La perspectiva de passar pel tràngol d’unes opo-
sicions a càtedra, que, quan no estaven manifassejades pels 
clericals, eren un simple simulacre preparat pels prohoms de 
la Institución Libre de Enseñanza, li devia fer angúnia, i més 
després de l’experiència que havia tingut amb la Junta para 
Ampliación de Estudios, que aquests darrers controlaven. Així, 
doncs, quan l’Ajuntament de Barcelona convocà oposicions 
per a proveir una plaça de cap municipal d’estadística, Crexells 
degué veure les portes del cel obertes. Estudià amb braó i, en 



HISTÒRIA SOCIAL DE LA FILOSOFIA CATALANA 87

les proves, que es convocaren al fi nal del mes de març del 1922, 
en sortí guanyador. La plaça que acabava d’aconseguir —i que 
fi nalment no pogué ocupar pels problemes que sorgiren amb 
el canvi de règim, és a dir, per la dictadura del general Primo de 
Rivera— tenia a més l’avantatge que anava associada a la con-
cessió, per part del consistori, d’una borsa d’estudi que havia 
de permetre al futur funcionari ampliar la seva formació als 
centres de l’estranger capdavanters en l’aplicació de tècniques 
estadístiques que ell triés. No caldrà dir l’al·licient que, per a 
Crexells, això suposava. Si no fos perquè sabem que llavors ja 
barrinava casar-se i tenir família, pensaríem que havia preparat 
aquelles oposicions i s’havia presentat a les proves només amb 
l’objectiu d’alçar novament el vol de Barcelona.

Crexells trià, en primer lloc, d’anar a Munic, on esperava fer 
el semestre d’estiu. Escrigué al seu amic Carles Riba, que era 
en aquella ciutat alemanya, dient-li que esperava trobar-se amb 
ell cap al fi nal del mes d’abril, però sorgiren llavors tota mena 
problemes i entrebancs burocràtics que obligaren Crexells a 
ajornar una i altra vegada el viatge53. Entre d’altres, estava el 
compromís que tenia adquirit amb el Consell de Pedagogia. 
Els directors de la institució no veien de bon ull que Crexells 
marxés abans d’acabar-se el curs acadèmic. Tot plegat el féu 
romandre encara alguns mesos a Barcelona.

Aquest temps d’espera és ple d’esdeveniments que afectaran 
d’una o d’altra manera la seva vida. D’una banda, les Joventuts 
Nacionalistes —agrupació amb la qual s’identifi cava Crexells—, 
després del fracàs de la campanya de Cambó «per una Espanya 
Gran», s’escindeixen en bloc de la Lliga Regionalista i participen 
en la fundació del nou partit Acció Catalana. D’altra banda, 
el diari La Publicidad, on Crexells no havia deixat mai de col-
laborar d’ençà la seva primera estada a Alemanya, canvia de pro-
pietaris i, després d’un breu període en què fou controlat per la 
patronal, es converteix en l’òrgan d’expressió d’Acció Catalana, 
catalanitzant-se i passant a titular-se La Publicitat —això, però, 
s’esdevindrà quan Crexells ja serà a Munic. Finalment, Cambó i 
Estelrich fan els primers passos per engegar la Fundació Bernat 

53 Segueixo la informació que el mateix Crexells dóna sobre aquell 
període de la seva vida en les cartes que adreçà al seu amic Carles Riba. 
Vegeu J. CREXELLS: Obres..., op. cit., vol. IV.



XAVIER SERRA88

Metge per a la traducció al català dels clàssics grecs i llatins i 
Crexells rep l’encàrrec de traduir tot Plató.

Quan, al començament del juliol del 1922, després d’haver aca-
bat el curs als Estudis Normals, Crexells, fi nalment, pot guillar 
de Barcelona i fer cap a Munic, va carregat fi ns al coll de feina: a 
més de fer pràctiques a l’Institut d’Estadística de l’Ajuntament 
de la capital bavaresa fi ns al fi nal de mes —a l’agost es traslladarà 
a Berlín per continuar amb el pla d’estudis que havia presentat a 
l’Ajuntament de Barcelona—, ha de reiniciar la tasca de corres-
ponsal per a La Publicitat i preparar l’examen d’una assignatura 
de la carrera de Dret que arrossegava d’ençà que havia iniciat els 
estudis universitaris —com molts altres estudiants aprofi tats de 
l’època, Crexells volgué simultaniejar els estudis de Dret amb 
la carrera de preferència, en el seu cas la Filosofi a, però pel que 
sembla el Dret Romà del doctor Díaz se li entravessà de mala 
manera i el féu desistir, si més no temporalment, del propòsit.

A mitjan setembre Crexells retornarà a Barcelona per fer els 
exàmens i casar-se. A l’equipatge porta el Lexicon Platonicum 
d’Ast, que ha adquirit a Berlín, i que utilitzarà en les traduc-
cions de Plató.

A l’octubre viatja de nou a Berlín per completar la seva for-
mació. L’acompanya la seva esposa. Durant aquesta estada a 
Alemanya —la tercera—, Crexells, que ha iniciat ja la traducció 
dels diàlegs platònics, tradueix també una peça teatral breu 
de Gogol —Història d’un casament— per al Teatre Artístic 
de Millàs i llig abundant literatura: Bernat Metge, Txèkhov, 
Strindberg, Wedekind, Shaw i el poeta Hölderlin, que l’enllu-
ernarà. Les cròniques que envia a La Publicitat tracten gene-
ralment de temes polítics i econòmics —Alemanya ha entrat 
en el període d’infl ació galopant i els francesos han ocupat la 
conca del Ruhr—, però de tant en tant també hi insereix algun 
article relacionat amb els descobriments literaris que va fent. 
Mentrestant procura mantenir-se informat sobre el que s’esdevé 
a Catalunya, sobretot en el terreny polític, que ha cobrat molta 
animació d’ençà de l’escissió de la Lliga i l’aparició d’Acció 
Catalana. Un discurs de Cambó l’impulsa a escriure una sèrie 
de quatre articles demostrant la viabilitat econòmica de la inde-
pendència dels Països Catalans54. Una mica abans d’emprendre 

54 «L’endemà de les festes», La Publicitat (10, 13 i 17-II i 1-III-1923).



HISTÒRIA SOCIAL DE LA FILOSOFIA CATALANA 89

aquest treball, adreça una carta al seu amic Carles Riba, on li diu: 
«Com haureu pogut veure us he dedicat l’article sobre Hölderlin 
que va sortir ple d’errades55. Penso escriure’n dos o tres més 
sobre Hölderlin, però ho vaig retardant perquè no tinc temps 
d’escriure amb calma el que penso. Després, això de la Ruhr 
i el discurs d’En Cambó, m’han donat una sèrie de temes que 
m’ho han interromput. Voldria tenir encara que només fossin 
tres mesos, per escriure una sèrie de coses quelcom serioses que 
tinc pensades, entre elles quelcom sobre fi losofi a, però estic 
ofegat de feina i em sap greu exposar algunes coses que poden 
ésser interessants a corre-cuita i fragmentàriament.»56 Són els 
inconvenients de la dispersió.

La trajectòria de Crexells en els anys posteriors no serà gaire 
diferent del maremàgnum que he descrit fi ns ara. Des del fi nal 
del 1923 residirà uns mesos a Londres, completant la seva 
formació tècnica al Galton Laboratory. Des d’allí continuarà 
enviant articles a La Publicitat, ara amb informació sobre la vida 
i la política al Regne Unit. El 1924 tornarà a Barcelona per fer-se 
càrrec de la secretaria d’estadística del Foment del Treball Naci-
onal. En La Publicitat dirigirà la pàgina d’informació econòmica. 
També escriurà alguns assaigs fi losòfi cs, que publicarà normal-
ment en la Revista de Catalunya. D’altra banda, començaran a 
aparèixer els volums de diàlegs de Plató que ha anat traduint 
per a la Fundació Bernat Metge. El 1925 es llicenciarà en Dret 
i serà novament nomenat professor auxiliar de la Universitat 
de Barcelona, on aquesta vegada s’ocuparà de l’assignatura de 
Llengua i Literatura espanyoles. El maig del 1926, enviat pel 
Foment, emprèn el seu darrer viatge, tot i sentir-se ja malalt, 
per terres de Polònia. A la tornada, passa uns dies al balneari 
de La Preste per tal de recuperar-se, però és inútil: els metges 
recomanen la intervenció quirúrgica. Mor a Barcelona el 13 de 
desembre del 1926. Havia nascut el 15 de març del 1896 al nú-
mero 10 de la Rambla de les Flors. Tenia, per tant, trenta anys.

Filòsof, periodista, economista. El polifacetisme de Cre-
xells i la seva mort tan prematura van donar peu a les naturals 

55 Es refereix a l’article «Hölderlin, el poeta de l’hora», La Publicitat 
(25-I-1923).

56 Carta a Riba del 6-II-1923. J. CREXELLS: Obres..., op. cit., vol. IV., 
pp. 486-488.



XAVIER SERRA90

especulacions sobre el que hauria estat el seu futur. Melcior 
Font57 i Jaume Serra Hunter58 defensaren que la seva autèntica 
vocació era l’acadèmica i que, per tant, hauria acabat per encai-
xar, d’una o d’altra manera, en la Universitat, desentenent-se 
progressivament de les altres facetes de la seva activitat —que 
ells consideraven accessòries. Josep Pla59, en canvi, suggerí 
que la cosa no era tan senzilla, perquè, contra el que tothom 
esperava, Crexells no havia volgut abandonar mai el periodisme 
i, a més a més, per la seva preparació, potser estava destinat a 
esdevenir un alt funcionari molt útil i competent. Evidentment, 
tots tenien la seva part de raó. Crexells, sobretot en els darrers 
anys, fou un personatge molt dispers. Ara bé: fi ns a quin punt 
la seva fou una dispersió voluntària? En un país normal amb 
unes institucions acadèmiques normals i efi cients Crexells 
s’hauria pogut dedicar a la fi losofi a, que fou, al cap i a la fi , la 
seva primera vocació. I, en canvi...

57 M. FONT: «Joan Crexells...», art. cit.
58 J. SERRA HUNTER: «La vocació fi losòfi ca...», art. cit., pp. 114-117.
59 J. Pla: «Joan Crexells», a Homenots..., op. cit.


